# ВБРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1915.

Nº 8.

### АПРЪЛЬ-книжка вторая.

#### COLEPHAHIE: І. ОТДЪЛА БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО: Пастырское привътствіе но днямъ Святой Пасхи. Аржіепископа Антонія. . [—]V Распоряженія. Высокопреосвящен. Антонія, 177-180 Устройство и Управление Римско-Католической Церкви вообще и въ Россіи въ частности. (Продолж.). Проф.-Прот. Т. И. евича Опыть Нравственнаго православнаго Богословія въ аполо-Буткевича . . . 181 - 204гетическомъ освъщении. (Продолж.). Проф.-прот. Н. Стеллецнаго . , 205 - 222Динамическій атомизмъ Канта (и Босковича) и динамическій атомизмъ новъйшій. Нинопая Никольскаго. 223-241 Православно-христіанская теософія. (Продолж.). Свящ. Н. Ремивова. Чъть опасенъ и грозенъ штундобаптизмъ для русскаго народа, его церкви и государства. (Окончаніе). Свящ. Миж. 242-259 Слуцнаго. 260--276 Борьба христіанства съ остатками изычества въ древней Руси. (Продолж.), Н. М. Гальновскаго. 277-304 Православно-христіанское ученіе объ истинной въръ и жизни. (Приложеніе). Прот. Д. Попова . . . 119 - 134ІІ. ОТДЪЛА ИЗВЪСТІЙ и ЗАМЪТОКЪ по ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ: І. Предложеніе Его Высокопреосвященстви. - Рапорть Влагочинному 2-го Кунянскаго округа, Протојерею о Осодосію Навродскому.-Программа для поступленія въ приготовительный классъ Сумскаго Духовнаго Училиць. Отъ испытательной комиссіи при Харьковской



Духовной Семинарін.—Журналь общаго собранія братства св. Амвросія Модіоланскаго.—Отчеть Братства св. Амвросія Модіоланскаго.— Епархіальныя изв'ященія.—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища.—Распоряженіо Епархіальнаго Пачальства.—П. Какъ страдаль галицко-русскій народъ за святую православную віру. О. Д.—Епархіальная хроника.—Иноснархіальный отділь.—Разныя изв'ястія и замітки.—Объявленія. (Стр. 305—336).

ХАРЬКОВЪ.

Епархіальная Типографія, Каплуновская улица, д. № 2.

### ЖУРНАЛЪ

# "ВЪРАиРАЗУМЪ"

### состоитъ изъ двухъ отдъловъ:

1) Отдъла богословско-философскаго и 2) Извъстій и замътокъ по Харьковской епархін.

Сохраняя апологетическое направленіе, журналь даеть статьи, прежде всого, церковнаго характера. Съ научно-апологетическою же ціблію въ этомъ журналів помінаются излівдованія нать области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики и псторіи философіи. Наконеців въ немъ заключается отдівль подъ названіемь: "Извістія и замітии по царьвовной епархіи". Въ этоть отдівль входять: постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и містной; статьи и замітки руководственно-пастырскаго характера; свідівнія о внутренней жизни епархіи; перечопь текущихъ важивішихъ событій церковной, государственной и общоственной жизни и другія навівстія, перез ныя для духовенства и ого прихожань въ сольскомъ быту.

Журналъ выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мѣсяць, по девяти и болье печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичее изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ бегословско-фа-

лософскаго содержанія свыше 200 печатныхъ листовъ.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., за границу 12 р. съ пересылкою.

Риворочка вт' уплать не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьновъ: въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной семинаріи, въ Харьковских отделеніяхъ «Новаго Времени», во всёхъ остальныхъ книжныхъ магазицахъ г. Харькова; въ Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи; въ кн. магазинъ И. Д. Сытина; въ Петроградъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подниска на журналъ принимается во всёхъ извъстныхъ внижныхъ магазинахъ и во всёхъ отделеніяхъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала "Въра и Разумъ" можно получать полный комплектъ изданія за 1913 г. за **8 руб.** съ перес. За другіе годы зкажі пляры журнала могуть быть пріобрътаемы по особому соглашенню съ Редавціей.

.ВЪ РЕДАКЦИИ ПРОДАЕТСЯ:

СОБРАНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высонопреосвященнаго Арсенія Архієпископа Харьновснаго и Ахтырскаго, говоренныхъ въ разныхъ мъстахъ его служенія. ЦЪНА за 8 книгъ 8 рублей съ пересылкой. Весь честый доходъ поступаеть согласно волъ Его Высокопреосвященства, Архієпископа Арсенія, въ пользу Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ Харьновской Духовной Семинаріи.

Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпьваемъ. Евр. XI.

### Пастырское привътствіе ко днямъ Святой Пасхи \*).

Радость Воскресенія Христова есть радость о Божественной силъ, которая побъдила и земныхъ враговъ Христовыхъ съ ихъ кустодіей, и преисподнихъ съ ихъ властью надъ душами человъческими. И понынъ, сила Божія является во всемъ величіи и славъ какъ надъ душами людей, такъ и надъ условіями общественной жизни. - Печально было положение Церкви и благочестия въ нашемъ народъ годъ тому назадъ. Въ продолжение и всколькихъ лътъ выяснялось все сильнее и ярче, что Христова Церковь почти совсемъ лишена друзей въ русскомъ обществъ. Всякое противленіе ей встречалось сочувствственно въ печати не только левой, но и правой. Она не стыдилась ради поруганія Церкви восхвалять и гнусную ересь хлыстовь во всёхъ ея развётвленіяхъ, и дикую изувфрную сресь именобожниковъ, отлично понимая, что оба эти бурныя движенія руководятся людьми ни во что не върующими и потерявшими совъсть. Но это особенно и правилось современному обществу: "лишь бы противъ Церкви", тогда можно все хвалить, и, конечно, никто не могъ бы болве обрадовать нашихъ современниковъ, какъ тотъ, кто ухитрился бы выбросить изъ Символа Вфры его девятый членъ.

Какими же устами повторяли современные ненавистники Церкви эти слова: "во едину святую, соборную и апостольскую Церковь?".—Увы, они вовсе не повторяли ни этихъ словъ, ни другихъ словъ молитвъ, а произносили только одно надутое пустословіе (2 Пет. 2, 18).

<sup>\*)</sup> Привътствіе это не предназначалось преосвященнымъ Авторомъ для печати, а потому и не было своевременно напечатано въ нашемъ журналъ. Въ виду же того, что посланіе сіе, помимо воли Автора, попало въ печать, нами испрошено у Его Высокопреосвященства разръщеніе напечатать оное и въ журналъ "Въра и Разумъ"

Редакція.

Назвать ли это злобное отторжение себя отт Христовой Церкви явленіемъ общественнымъ, вкоренивнимся въ устои различныхъ учрежденій, или личнымъ, выражающимся во внутреннемъ извращении душъ? Конечно, и то и другое сказывалось во всемъ этомъ. Выло совершенно ясно, что не только ифть ближайшихъ надежъ на тъ славныя каноническія реформы, о которыхъ говорили и молились за посліднія 10 літь, но даже и на частныя улучненія, одобренныя духовнымъ и свътстимъ правительствомъ, какъ напр., возстановленіе истиннаго назначенія духовной школы, обратившейся въ каналъ для прохожденія детей духовенства въ классные чиновники,-или благоустроеніе единов'трцевъ и приближение къ Церкви раскольпиковъ; вообще для чего бы то ни было, чёмъ могла бы украситься Церковь и умпо-житься благочестіе,—не было благопріятныхъ условій. И, конечно, помъха тутъ была не въ личномъ составъ какихъ либо учрежденій, не въ томъ или иномъ думскомъ моментв, а просто въ томъ, что у Церкви почти не осталось друзей въ обществъ, а было много явныхъ и тайныхъ враговъ при безучастно равподушномъ большинствъ, достаточно склонномъ перейти на сторону послъднихъ.

Что же произошло далее? Юноша, почти мальчикъ, сербъ Гавріилъ Принчичъ внезапно умерщвляеть наслёдника австрійскаго престола, и воть оть такого поступка безвъстного подростка разгорается отечественная, міровая война, которая длится уже болве полугода. Въ одинъ день не только измъняется, но совершенно превращается настроеніе русскаго общества и народа. Вчерашніе кощунники молятся; вчерашніе забастовщики поють вірноподданническій гимнъ; вчерашніе крамольники идуть умирать за Вфру, Царя и Отечество. А тъ, которые въ душъ своей продолжали хранить благоговъйную въру- и любить отечество? Они рвутся на подвигъ: и юноши и пожилые люди, и дъвушки и женщины, и даже дъти спъщать принять участіе въ подвигъ народномъ. "Среди насъ нътъ невърующихъ!" заявляютъ изъ окоповъ наши воины, наши солдаты, бывшіе фабричные, студенты, доктора и чиновники.

Поистинъ Господь явилъ Свою силу на насъ! Онъ омылъ уже не водною, но кровавою банею души народа русскаго и какъ бы нехотящаго возвелъ къ Своему прославленію.

Сердца нашихъ воиновъ озарились такою върою, что Господь удостаиваетъ ихъ чудесныхъ видъній на небъ, являетъ имъ свидътельства Своей чудесной помощи. Сему съблагоговъйною върою внимаетъ и поучается не только народъ нашъ, но и общество, а на небъ радуются Святые Ангелы.

Видите, какъ силенъ Господь, какъ онъ побораетъ враждебныя Ему силы, когда людямъ, Ему преданнымъ, начинало казаться, что приходитъ уже конецъ благочестію на нашей землѣ. Не напрасно же эта непоколебленность вѣры на побѣду Божію оглашаетъ нащи храмы и наши дома во дни Св. Пасхи восторженными гимиами: "Воскресе Христосъ, и падоша демони. Воскресе Христосъ, и ликуютъ ангели. Воскресе Христосъ, и жизнъ жительствуетъ".

Итакъ, не будемъ унывать, церковные пастыри и всё ревнители вёры, когда видимъ возносящееся невёріе и слышимъ горделивыя хулы на Бога, когда приходится быть свидётелями глубокаго униженія Церкви. Свой долгъ борьбы за вёру и за Церковь будемъ исполнять спокойно, а ея успёхъ и неуспёшный исходъ предоставимъ Божественному Промыслу, который то умножаетъ славу Христовой Церкви среди народовъ, то умаляетъ ее и попускаетъ временно возноситься надъ нею Своимъ врагамъ, но отъ Своихъ слугъ требуетъ нелицепріятной вёрности Ему и неврежденному Его ученію.

Мы не знаемъ, суждено-ли пробудившемуся нынъ духу въры и любви надолго укорениться въ жизни народной, или снова уступить мъсто чужебъсію, пороку и невърію, какъ это было 100 лътъ тому назадъ послъ стечественной войны: но явленіе силы Божіей мы видъли и видимъ. Видимъ. какъ глубоко внъдрено въ русскія души стремленіе къ небу, какъ поверхностно ихъ бывшее увлеченіе нечестіемъ. Правда, эта вившняя скверная накипь, будучи не глубока въ каждой душъ, можетъ однако временами какъ бы покрывать всю поверхность общественной жизни и направлять ее во враждебную для Церкви сторону, и въ печати, и въ представительныхъ учрежденіяхъ, и въ школъ: но не должны пастыри Церкви при видъ сего складывать своего духовнаго оружія! Сегодня народъ кричитъ: "расши, распни Его! "а черезъ 52 дня умилится сердцемъ и будетъ спрацивать

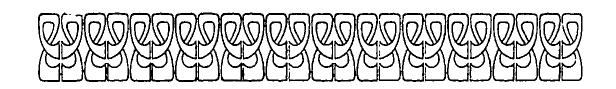
учениковъ Расиятаго:—"Мужи братіе, что намъ дѣлать, чтобы спастись?" (Дѣян. 2, 37).

Вотъ какое измѣненіе въ сердцахъ произвель во дин оны Господъ Своимъ воскресеніемъ и ниспосланіемъ благодати Святого Духа! Наступили дин годичнаго празднованія сихъ событій. Присмотритесь винмательнѣе къ тому, какъ ежегодно происходить въ эти дин пѣчто подобное тому, что было съ жителями Герусалима, въ годъ воскресенія Христова, какъ благодать Божія, подаваемая въ день воскресенія и вѣрующимъ, и маловѣрующимъ, свидѣтельствустъ чрезъ ихъ внутреннее озареніе о силѣ Божіей, о вѣчной побѣдѣ Христа падъ міромъ и діаволомъ. Въ настоящемъ году русской жизни эта побѣда явлется сугубою: одна-чрезъ воскресеніе Христово, другал-чрезъ добровольныя смерти нашихъ вонновъ, отдающихъ спокойно свою жизнь за православную вѣру.

Все сіе даеть намъ Христосъ, --а Духъ Святий, науучениковъ Ero говорить на всЪхъ языкахъ? Онъ да отверзеть уста и насъ, ихъ преемпиковъ, и всъхъ возлюбившихъ пришествіе Его, дабы тотъ высокій порывъ, который охватиль наше воинство и весь народъ нашь, укоренить въ его сердцахъ, освътить разумнымъ истолкованіемъ судебъ Божіихъ и нашего земного жребія, чтобы пояснить людямъ, откуда заполнились внезапно ихъ сердца святыми стремленіями и подвигомъ, пояснить, что все это, все доброе, что есть въ русской душф, идетъ изъ сокровищницы Церкви, изъ впечатлѣній церковныхъ молитвъ, евангельскихъ чтеній, повъствованій о святыхъ угодникахъ,—что все это не само собою дълается, но подъ водительствомъ Божественнаго Духа, обитающаго въ Церкви, что ею-то слъдуеть дорожить болье всего на свыть, ее утверждать, ее укръплять въ жизни, ее оберегать отъ нападеній враговъ ея, тайныхъ и явныхъ.

Господь, сказавшій въ эти дни воскресенія Своимъ послѣдователямъ: "дадеся ми всякая власть на небеси и на земли; шедше научите вся языки; будете Ми свидѣтели до конецъ земли",—Онъ и насъ да научитъ утвердить народъ русскій въ тѣхъ чувствахъ преданности Богу, любви ко св. Церкви и стремленія къ совершенству духовному, которыми Онъ Самъ озарилъ его въ настоящую годину явленія силы Своей.

Архіепископъ Антоній.



# Распоряженія Высокопреосвященнъйшаго Антонія, Архіепиекопа Харьковекаго и Ахтырскаго.

### III. О крещеній чрезъ обливаніе.

Неоднократно архіереи увъщевали священниковъ оставить нечестивый обычай обливательнаго крещенія. Его пеправильность сознають и сами іереи, ибо своихъ родныхъ дътей они всегда просять крестить черезъ погруженіе; слъдовательно, крестьянскихъ дътей они обливають по препебреженію къ простому народу и къ той весьма низкой платъ за священнодъйствіе, которую они сами же и понизили, совершая въ 10 минутъ таинство, требующее часовой продолжительности при правильномъ совершеніи. Теперь главнымъ препятствіемъ къ обращенію старообрядцевъ къ Церкви является это нечестивое небреженіе св. таинствомъ, какъ они и указываютъ. Привожу свидътельства древнихъ каноновъ противъ обливательнаго крещенія:

Кормч. 50 Апост. прав. Аще епископъ, или пресвитеръ не крещаетъ въ три погруженія, единымъ глашеніемъ, по во едино погруженіе, въ смерть Господию даемо, да извержется таковый. На полъ красными чернилами папечатано: во св. крещеніи крещающихся погружати, а не обливати.

Соборное изложение Патр. Филарета (въ потребникъ).

Римляне мудрствують неправо и богомерзко о непорочнъй бани бытія о святомъ крещенін, и водою обливають, а трижды не погружають и не глаголють, якоже повельша святіи апостоли и богоносніи отцы крещати. Ихже обличають правила богоносныхъ отець и изрядный въ философіи священный великій Діонисій Ареопагить въ книзъ своей, во второй главъ глаголеть: еже о просвъщени совершаемыхъ сице. Священноначальникъ убо погружаетъ трижды свожденьми и возвожденьми крещаемаго, и еже треми свожденьми и возвожденьми надъ крещаемымъ троичный Божественнаго Трисобства призывая составъ. И наки въ той же главъ глаголеть, еже треми свожденьми и возвожденьми Богоначальную тридневнаго погребенія Жизнодавца Інсуса подражати смерть.

Потребникь большой, гл. 79. Иже не крестить въ три погружения, во имя Отца и Сына и св. Духа, да будетъ проклятъ.

Потребники большой, листи 597 и 603.

Проклинаю скверное крещеніе ихъ обливаемое, а не погружаемое, по Господню образу иже во Гордант, и св. апостолы намъ преданное въ три погруженія во пмя Отца и Сына и Святаго Духа.

Проклинаю творящихъ развратно святое крещеніе, аще и во имя Отца и Сына и Св. Духа глаголють, но обаче крещають водою во едино крещеніе, а трижды не погружають, иніи же токмо обливають.

Патріархъ Филаретъ Романовъ, узнавъ, что православный епископъ присоединеннаго къ Россіи Смоленска крещенъ чрезъ обливаніе, счелъ нужнымъ снова окрестить его въ три погруженія въ полномъ облаченіи. Пожалуй это вы признаете уже крайностью, но, кажется, вышеприведенныхъ свидѣтельствъ достаточно, чтобы величайшее таинство вѣры исполнять по богопреданному чину, а не по подражанію еретикамъ.

### VI. Объ общемъ пѣніи.

Нѣкоторые мірскіе и духовные лица по своей неосвѣдомленности съ ученіемъ Св. Церкви утверждають, будто общее пѣніе есть новшество съ лютеранскимъ оттѣнкомъ. Они бы не говорили этого, если бы изучили нашъ богослужебный уставъ или типиконъ, изъ которого видно, что общее народное пѣніе нѣкоторыхъ частей святыхъ службъ есть прямое требованіе устава. Всего лучще сдѣлаеть настоятель прихода, если начнетъ пріучать народъ къ общему пѣнію именно съ этихъ простѣйшихъ молитвословій, которыя указаны въ типиконъ. Означенное указаніе: "О поклоненіи и молитвъ церковное законоположеніе" помъщается въ типиконъ въ главъ: "Начало святаго и великаго поста". Имъется оно въ тріоди постной. Мы приведемъ только заключеніе этого высоко-назидательнаго и трогательнаго законоположенія.

Речеть діаконъ: И отъ всея души, и отъ всего помышленія нашего рцемъ. Но что убо рцемъ? ничтоже убо ино, развъ еже оную же общую молитву: Господи, помилуй. О сей убо святьй молитвъ священный Златоустъ пишетъ къ Коринеянамъ, во 18 нравоучении: Ибо о дъйствуемыхъ о иже въ покаяніи общія и отъ священника, и отъ людей бывиють молитвы: и вси едину глаголють молитву, милости исполненну, еже есть: Господи, помилуй. Сего ради въ служебникахъ пишется, людіе глаголють сіе, или оно, на нихже мъстъхъ написася. Во святъй же восточной церкви не инако творится, но тако якоже пишется. Идъже написася, людіс імполють: то вси вкупь, емицы обрытаются въ церкви, гмполють или Господи, помилуй, или Подай, Господи, или И со духомъ твоимъ, ими Отче нашъ: Аще у насъ и не творится сего, обаче подобаетъ творити. Ибо якоже выше речеся, егда речетъ діаконъ. Миромъ Господу помолимся, или Рцемъ вси, тогда веньмь подобаеть и отв'вщати: Господи, помилуй. Аще бы ко единому клиру глаголалося отвъщати, то не бы написали: людіе глаголють. Такожде и святый священный Златоусть въ томже нравоучении глаголеть паки: Во время самыхъ страшныхъ тапнъ привътствуеть іерей людемъ: Миръ вамъ. Привътствують и модіе іерею, глаголюще: И духови твоему. Ничтоже ино есть, развъ сіе: яже благодаренія наки общая, ниже бо онъ самъ благодарить, но и людіе вси. Первъе бо ихъ пріемъ гласъ: таже согласившымся, яко достойно и праведно сіе бываеть, тогда начинаеть благодаренія. И что чудишися, аще пъгдъ со священникомъ людіе въщають, идъже н съ самыми херувимы и съ вышними силами обще священныя оны пъсии возсылають? Сія же вся оная речена быша, да кождо и отъ начинаемыхъ трезвится въ поученін семъ: да увёмы, яко тёло есмы вси едино, толико имуще другъ ко другу различіе, елико удъ ко удомъ. Й не все на священники возверземъ, но сами, якоже о общемъ тълъ, о церкви всей тако да нечалуемъ. Сіе бо утвержденіе большее и намъ и вамъ преподаетъ множайныя устрояти добродътели: даже проходящій сія, получимъ милость Божію здъ и въ будущемъ въцъ царство небесное, о Христъ Інсусъ, Господъ нашемъ: яко Тому подобаеть слава, со Отцемъ и со Святымъ Духомъ, во въки, аминь.





# Устройство и Управленіе Римско-Католической Церкви вообще и въ Россіи въ частности.

(Продолжение \*).

Глава II.

### А. Римско-католическая і ерархія.

А. Высшее центральное управленіе римско-католиче- ской церкви.

#### 1. Папа.

І. Ученіе римско-католической церкви о приматствю папы вообще. Епископъ г. Рима, обыкновенно именуемый папою, по ученію римско-католической церкви, есть видимый глава Церкви Христовой вообще, т. е., Церкви вселенской,—и ему принадлежить въ ней поэтому приматство какъчести, такъ и власти. Это ноложеніе одни изъ католическихъ канонистовъ усиливаются доказать догматическими доводами, другіе—каноническими. Къ первымъ можемъ причислить Зильбернагля, ко вторымъ Вальтера.

Зильбернагль говорить слёдующее: 1) "Церковь, какъ видимое царство Божіе на землё, нуждалась, очевидно, въ порядкё и управленіи, и дарованная ей для этой цёли Христомъ власть называется церковною властью (potestas ecclesiastica). Она двояка: власть освящающая (potestas ordinis) и власть управляющая (potestas jurisdictionis). Первыми носителями этой власти являются Апостолы, мёста которыхъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1915 г.

<sup>1)</sup> CTp. 8.

потомъ заняли поставленине ими для отдёльныхъ общинъ епископы. По дабы церковь имѣла видимаго главу, пункть единства, Христосъ избралъ изъ Апостоловъ одного, Петра, и поставилъ его надъ ними, а слъдовательно и надъ всею церковію. Власть, врученная Христомъ Петру, называется приматствомъ (первенствомъ), а преемниками Петра въ этомъ приматствъ являются римскіе епископы, потому что Петръ утвердилъ свой престолъ въ Римѣ и тамъ умеръ. Поэтому приматство ихъ не есть только почетное преимущество (primatus honoris), по истинное и дъйствительное primatus jurisdictionis, обнимающее собою всю полноту высшей церковной власти".

Вальтеръ, желая обосновать католическое учение о главенствъ папы на каноническихъ началахъ, разсуждаетъ иначе: "Церковь,—говорить онъ 1),—часто высказывала въ соотвътствующихъ случаяхъ устами св. отцовъ и соборовъ свое почитание перваго изъ Апостоловъ, и въ особенности въ актахъ соединенія съ греческою церковію (!) безпрекословно признала приматство и принципать римскаго престола во всей ихъ полнотъ, высотъ и всеобщиости. Папа есть наивысшій авторитеть въ церкви и, какъ таковой, онъ внишнимъ образомъ не импетъ надъ собою никакого су- $\partial iu$ , но за свое управленіе, какъ свътскіе монархи за свое, онъ отвътственъ только передъ Богомъ и своею совъстію". Послъ этого страннымъ кажется усиліе Вальтера доказать, что власть папы всетаки не произвольна, а ограничена. Чѣмъ же она ограничена? По увъренію Вальтера, она ограничена 1, тъмъ, что папа (?) никогда не забываетъ, что онъ долженъ пользоваться ею только для блага христіанства; 2, твмъ, что если онъ станетъ злоупотреблять ею, католики могутъ скромно напомнить ему объ этомъ, а иногда даже пассивно противодъйствовать ему: 3, тъмъ, что онъ съ уваженіемъ относится къ постановленіямъ соборовъ, церковной практикъ и древнимъ обычаямъ; 4, тъмъ, что онъ признаетъ (?) права епископата; 5, твмъ, что онъ связанъ опредвленными отношеніями къ свётскимъ властямъ; 6, тёмъ, что онъ можеть управлять церковію только кротко; наконець, 7, тімь, что онъ не можеть не прислушиваться къ голосу народовъ...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Crp. 297—298.

Мы не намърены вступать и здъсь въ полемику съ католическими учеными и доказывать безосновательность католическаго лжеученія о главенствѣ папы: вопросъ старый и избитый. Въ свое время и мы много работали надъ нимъ и результаты своего изследованія тогда же иоместили на страницахъ журнала "Въра и Разумъ" 1). Повторять сказанное уже разъ нътъ основаній, а желающіе ознакомиться съ нашею работою, -- сами могуть это сдёлать. Мы отмётимъ здёсь лиць кратко, какимъ ничтожнымъ основаніемъ пользуется Вальтеръ. Онъ не нашелъ ничего лучшаго, какъ сослаться на Ліонскій и Флорентійскій "соборы"; но кто же, знакомый съ исторією, не знаеть, что это за "соборы", какъ они ничтожны и позорны для католической церкви! Вальтеръ самъ опровергаеть и разоблачаеть себя, когда, переходя къ вопросу о правахъ напскаго приматства, тотчасъ же говорить: "относительно правъ, принадлежащихъ приматству, постановленій существуєть немного (!); установленіе ихъ предоставлено (къмъ?) жизни и наукъ". Справедливъе слёдовало бы сказать такъ: каноническихъ основъ для папскихъ правъ нътъ совершенно никакихъ; о нихъ можно говорить лишь настолько, насколько папы сами произвольно захватили ихъ себъ въ средневъковой жизни"; а какую науку Вальтеръ имветь въ виду,-трудно сказать...

2. Избраніе папъ 2). Высокое положеніе папъ въ средніе въка, какъ извъстно, было предметомъ странныхъ и не всегда затаенныхъ стремленій для многихъ властолюбцевъ, честолюбцевъ и тщеславцевъ. Чтобы захватить въ свои руки папскій престолъ, они не брезгали средствами. Для достиженія своей цъли они пользовались и интригами, и подкупами, и давленіемъ со стороны коронованныхъ особъ, и вся-

<sup>1) &</sup>quot;Новое покушеніе іезунтовъ противъ Православія (Критическій разборъ появившейся за границею книги "Исхожденіе Св. Духа и вселенское первосвященство. Изданіе Сергъя Астоликова").

<sup>2)</sup> Срв. Вальтера стр. 497—500; Зильбернагля, стр. 179—184; Авдія Востокова "Объ отношеніяхъ римской церкви къ другимъ христіанскимъ церквамъ и ко всему человъческому роду. Изд. 2-е, 1864. гл. XIX; Лопухина Исторія Христіанской Церкви въ XIX въкъ Т. І., 1900, стр. 34—41.—Lector, L'election papale, 1896 г. Его-же Le conclave, 1894.—Hinschius, Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten, т. 1, стр. 217 и слъд.

каго рода подлогами. Это побудило ивкоторыхъ папъ, напр., Юлія II, Пія IV, Григорія XVI и Урбана VIII, а еще ранве Александра III, Григорія X, Климента VI и Климента VI издать рядъ буляъ, которыми не только былъ точно опредвленъ тотъ или другой способъ избранія пашы, по предусмотрвны, по-видимому, всв возможныя случайности, способныя затруднить свободное и правильное избраніе римскаго первосвященника.

Римско-католическіе канонисты сами утверждають, что въ древнее время избраніе римскаго епискона пичъмъ не отличалось отъ избранія вейхъ другихъ еписконовъ и совершалось въ Римъ мъстнымъ клеромъ, при участи рим-ской общины и епископовъ сосъднихъ спархій. Избранный тотчасъ же былъ и рукополагаемъ епископомъ города Остін (въ древнемъ Лаціумъ, древнъйшей римской колоніи). Свътская власть не вмённивалась. Но съ IV века положение дела измѣнилось. Выборные споры вызвали вмѣшательство спачала остготскихъ королей, а потомъ и византійскихъ императоровъ. Уже Теодорихъ присвоилъ себъ право назначать римскихъ епископовъ своею властію. Послъ изгнанія остготовъ изъ Италіи былъ установленъ такой порядокъ византійскимъ императоромъ Юстиніаномъ I: о смерти епископа римскій клеръ немедленно доносиль Равенскому нам'встнику (экзарху); затёмъ, съ разрёшенія послёдняго быль производимъ выборъ новаго епископа по древнему установленію, клеромъ, знатными гражданами, римскимъ войскомъ и народомъ, при участіи сосъднихъ епископовъ. По окончаніи выбора, всв относившіеся къ нему документы снова были отправляемы къ экзарху съ просьбою ходатайствовать предъимператоромъ объ утверждении избраннаго. При этомъ императору была уплачиваема установленная сумма денегъ. Впрочемъ, императоръ Константинъ Погонатъ, при утвержденіи папы Агавона въ 680 году, отъ этихъ денегь отказался. Порядокъ этотъ продолжался до временъ Каролинговъ. Каролинги старались держать себя вдали отъ выборовъ римскихъ епископовъ и никакого вліянія на нихъ не оказывали. Къ сожалънію, въ это время въ Римъ усилилась аристократическая партія. Она старалась возводить на паискій престолъ своихъ единомышленниковъ, по партійнымъ

расчетамъ. Но ея избранники оказывались часто людьми недостойными—корыстными и несправедливыми. Народныя волненія, партійныя интриги и производимые римскимъ населеніемъ безпорядки при избранін папъ побудили Оттона І (936—973) къ активному вмѣшательству. Раньше, только иредъ посвящениемъ новоизбранныхъ папъ, императоръ, по просьбъ клера, удостовърялъ своимъ декретомъ, что выборы были произведены правильно и что онъ признаетъ ихъ законными; теперь Оттонъ заставилъ римлянъ поклясться предъ его легатами, что безъ его согласія или безъ согласія его сына они болѣе не будуть избирать своихъ еписко-повъ. Его права были признаны и папами Іоанномъ XII и Львомъ VIII въ особыхъ но этому предмету договорахъ. Такимъ образомъ выборы папъ снова оказались въ рукахъ свътской власти. Генрихъ III (1039—56), назначившій послъдовательно своею властію четырехъ папъ, признавая замъщение папскаго престола дъломъ государственным в, предоставиль римскому клеру и населенію лишь право указывать ему желательнаго кандидата. Папа Николай П, стремившійся освободить папство отъ тяжелаго гнета німецкихъ императоровъ воспользовался смертію Генриха III († 1056 г.), созвалъ соборъ для обсужденія вопроса о способъ избранія папы и въ 1059 году опубликовалъ декретъ, которымъ по его мнънію, выборъ папъ былъ гарантированъ и отъ вмѣшательства императоровъ, и отъ буйства толны, и отъ происковъ честолюбцевъ. По его декрету, напу должны избирать только кардиналы. По кончинт папы, находящіеся въ Римъ кардиналы сначала должны заняться подготовительными къ избранію новаго папы работами; потомъ опи къ назначенному дию и мъсту созывають всъхъ кардиналовъ, проживающихъ внъ Рима,-и по большинству голосовъ, въ присутствіи клера, производится выборъ напы. По окончаніи выборовъ имя новаго напы торжественно объявляется народу. Уступки императорскимъ притязаніямъ папа сдфлалъ 1) въ томъ, что призналъ нужнымъ утверждение пово-избраннаго папы со стороны нъмецкаго императора, 2) въ томъ, что допустилъ возможнымъ избраніе папы изъ клериковъ, не принадлежащихъ къ римскому діэцезу и 3) въ томъ, что, по его декрету, выборы папы могутъ быть производимы и внѣ Рима 1). Этимъ и объясняется то обстоятельство, что противъ декрета Николая II нѣмецкіе императоры не возражали. Папа Александръ III пошелъ дальше и рѣшительнѣе Ииколая II. На второмъ Латеранскомъ соборѣ онъ сдѣлалъ постановленіе, по которому отъ завѣщанія нацской кафедры были совершенно устранены и императоры, и клеръ, и населеніе: право избранія напы передано исключительно въ руки кардиналовъ. Послѣдующіе напы и соборы (Григорій X на Ліонскомъ соборѣ въ 1274 г., Климентъ V на Віенискомъ соборѣ въ 1274 г., Климентъ V на Віенискомъ соборѣ въ 1311 г., Климентъ VI въ 1351 г., Юлій II въ 1505 г., Пій VI въ 1562 г., Григорій XV въ 1610 г., Урбанъ VIII въ 1626 г. и Климентъ XII въ 1731 голу), подтверждая основныя положенія Александра III, только раскрывали ихъ въ частностяхъ. Ихъ постановленія и декреты не утратили своего каноническаго значенія и для католической церкви нашего времени.

Въ настоящее время избраніе палы происходить такимъ образомъ. По кончинъ папы, проживающіе въ Римъ кардиналы собираются въ ватиканъ для предварительныхъ совъщаній. Въ этихъ совъщаніяхъ участвують однако же лишь тъ кардиналы, которые уже имъютъ высшее посвященіе, т. е., по крайней мъръ, санъ діакона. Имъютъ право участвовать какъ въ предварительныхъ совъщаніяхъ, такъ и въ избраніи папы также и тъ, которые были избраны умершимъ папою въ кардинальское достоинство, но которыхъ избраніе по какимъ либо соображеніямъ не было торжественно объявлено въ кардинальской консисторіи. Требуется только, чтобы эти кардиналы предъявили диспенсаціонное бреве умершаго папы о своихъ кардинальскихъ правахъ. Главнымъ дъйствующимъ лицомъ на предварительныхъ совъщаніяхъ является кардиналъ—камерлингъ (въ прежнее время—министръ финансовъ папскихъ владъній, а теперь просто—папскій казначей). По правиламъ, эти совъщанія должны происходить десять дней. Точно указаны и тъ занятія, которымъ кардиналы должны посвятить себя въ каждый изъ

<sup>1)</sup> Папа Пій VI за годъ до своей смерти сдѣлалъ распоряженіе, чтобы конклавъ, который могъ избрать ему преемника, собрался тамъ, гдѣ окажется на лицо большинство кардиналовъ или гдѣ послѣдніе найдутъ это болѣе удобнымъ. И конклавъ происходилъ въ Венеціи. Срв. Лопухина Исторія Христ. Церкви, т. І, стр. 31.

этихъ дней. Въ первый день на совъщании кардиналовъ, открываемомъ обыкновенно молитвою, прежде всего читаются буллы выше указанныхъ нами папъ о томъ, какъ должны быть производимы выборы папы. Выслушавъ эти буллы, кардиналы сначала обсуждають и истолковывають ихъ, а потомъ, на основаніи ихъ, устанавливаютъ, даже въ мельчайшихъ подробностяхъ, порядокъ предстоящаго избранія. Послѣ этого они приносятъ присягу въ томъ, что избирать папу будутъ только по указаніямъ этихъ буллъ, которыя они признаютъ церковными канонами. За симъ, по приказанію кардинала—камерлинга, министръ обрядовъ торжествен-но разламываетъ такъ называемое рыбачье кольцо и печати умершаго папы. Далве,—по предложению того же карди-нала—камерлинга, собрание избираеть двухъ высокопоставленныхъ духовныхъ сановниковъ изъ прелатовъ или аббатовъ, изъ которыхъ одинъ долженъ приготовить и произнести надгробное слово въ похвалу умершему папъ, а другой ръчь—объ избраніи новаго папы. Въ концъ засъданія кардиналъ-камерлингъ дълаетъ распоряжение о заготовленій избирательныхъ билетовъ или карточекъ. Карточки эти, по правиламъ, должны быть приготовлены такимъ образомъ: Каждая карточка должна имъть опредъленный размъръ: 6 дюймовъ въ ширину и 5 дюймовъ въ длину, оборотная сторона ея замазывается толстымъ слоемъ краски, чтобы нельзя было прочитать, что на ней будетъ написано внутри. На карточкъ отпечатывается 8 параллельныхъ линій, между которыми образовывается семь пустыхъ пространствъ. Съ этою корточкою избиратель долженъ будетъ поступить такъ: между первою и второю линіею онъ напишетъ только свое имя и свою фамилію: Ego №№ Cardinalis (я №№ кардиналъ); пространство между второю и третьею линіею онъ долженъ оставить пустымъ; между третьею и четвертою линіею среди двухъ напечатанныхъ крестиковъ онъ долженъ приложить на воскѣ свою печать съ даннымъ ему гербомъ; на пространствѣ между четвертою и пятою линіями онъ пишетъ: "Eligo in summum pontificem reverendissimum dominum meum, dominum cardinalem №№) избираю верховнымъ первосвященникомъ достопочтеннѣйшаго господина моего, (господина №№); пространство отъ пятой до шестой линіи должно оставаться пустымъ; между шестою и седьмою линіями, уже предъ опущеніемъ избирательной карточки въ чащу, прикладывается вторая печать, но не самого кардинала, а кого либо посторонняго (напр., кардинальского секретаря или даже камердинера); на пространствъ между седьмою и восьмою линіями кардиналъ долженъ написать свой девизъ въ видъ краткаго изреченія Св. Писанія. При провъркъ голосовъ, на карточкъ оказывается возможнымъ прочитать лишь то, за кого поданъ голосъ, потому что предъ опущеніемъ карточки въ чащу кардиналъ—пабиратель долженъ сложить ее такимъ образомъ: верхъ ся онъ приклеиваетъ къ пустому мѣсту между третьсю и четвертою липіями посредствомъ первой печати, а пижній конецъ прижимаеть посредствомъ второй печати (не своей) къ пустому мѣсту между пестою и седьмою липіями 1).

На второй день, въ прежиее время, въ засъдание кардиналовь являлись государственные чиновники наиской области и одинъ изъ пихъ произносилъ ръчь предъ кардиналами, въ которой отъ лица своихъ товарищей и гражданъ Рима заявляль объ ихъ скорби по случаю -вп ынирноя пы. На эту ръчь отвъчаль одинъ изъ кардиналовъ, заканчивая свое слово порученіемъ римскому губернатору извъстить население о предстоящихъ выборахъ наны. Въ этомъ же засъданіи чрезъ избраннаго секретаря будущаго конклава оффиціально изв'ящаются и представители державь при ватиканъ какъ о смерти папы, такъ и о предстоящемъ избраніи его преемника. Три последующія заседанія посвящаются избранію для предстоящаго конклава двухъ врачей, хирурга, аптекаря съ двумя помощниками, двухъ парикмахеровъ для бритья кардинальскихъ бородъ, несколькихъ каменьщиковъ и столяровъ. Въ это же время опредъляется и самое мъсто конклава. По правиламъ, избрание папы должно происходить въ томъ мъстъ, гдъ находится папская курія, и въ томъ дворцъ, въ которомъ скончался прежній папа. Обычный конклавъ, нарочито устроенный въ Римъ, въ Ватиканъ, 2) состоить изъ цълаго ряда келлій; въ каждой

<sup>1)</sup> Одна изъ карточекъ, бывшая въ употребленіи при избраніи папы Льва XIII (Лопухина Ист. Хр. церкви, т. 1, стр. 41) отпечатана въ двухъ видахъ—раскрытомъ и вложенномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иногда конклавъ былъ устраиваемъ и въ квириналъ.

келліи по двъ небольшихъ комнаты: одна для кардинала, другая-для его личнаго секретаря и камердинера. На шестомъ засъданіи распредъляются между кардиналами келліи конклава: делается это однимъ изъ младшихъ кардиналовъ посредствомъ жребія. Въ это же время происходить выборъ для конклава такъ называемыхъ обрядовыхъ чиновниковъ и прислуги. На седьмомъ засъданіи для каждаго кардинала назначается особый чиновникъ, которому вручается до скрупулезности разработанная инструкція относительно того, какъ должны быть удовлетворяемы неотложныя нужды кардинала. Интереснымъ представляется способъ ежедневнаго доставленія пищи кардиналамъ изъ ихъ городскихъ жилищъ, а также и указаніе на то, какія должны быть приняты мізры предосторожности для того, чтобы предотвратить возможность сношенія кардиналовь со внішнимь міромь. Главному чиновнику обрядовь и его помощнику управителю конклава кардиналъ-камерлингъ вручаетъ инструкцію, чтобы на одиннадцатый день послів смерти папы, когда кардиналы войдуть въ помфщенія конклава, заранће приглащенные каменыщики плотно заложили кирпичами всъ паружныя двери и окна конклава. Не задёланными остаются только одни ворота, запираемые внутренними и наружными замками, разнаго устройства. Два ключа отъ внутреннихъ замковъ отъ этихъ воротъ должны находиться у камерлинга и церемоніймейстера, а два ключа наружныхъ замковъ передаются маршалу конклава. Близъ воротъ въ ствнъ должны быть сдъланы четыре круглыхъ отверстія съ вертящимися въ нихъ колесами для прісма извив потребныхъ предметовъ; въ самыхъ воротахъ-устраивается маленькое окошечко, чтобы можно было вид'вть, если кто подойдеть къ нимъ, а рядомъ съ воротами-небольшая калитка, у которой извив должна стоять стража. О доставленіи ници кардиналамъ Востоковъ говоритъ слъдующее: "Такъ какъ въ конклавъ нътъ достаточной для всъхъ кардиналовъ кухни, то постановлено, чтобы имъ доставляемы были блюда изъ ихъ жилищъ. Съ этою цёлію ежедневно, въ 12 часовъ дня, домашняя прислуга кардиналовъ проходить улицами. Впереди идуть два комнатныхъ служителя, изъ которыхъ каждый держить деревянную палку или шестъ, на коемъ изображенъ гербъ кардинала. Если этотъ кардиналъ

произведенъ въ кардинальское достоинство скончавшимся папой, то шесты слугъ его выкрашены фіолетовою краскою. а шесты слугъ старшихъ кардиналовъ бывають зелеными. За комнатною прислугою идеть гардеробмейстеръ съ серебряною тростью, и если кардиналъ его перваго разряда, то гардеробмейстеръ держить трость наклоненною внизъ, есливторого разряда, то держить ее прямо вверхъ. За гардеробмейстеромъ следують попарно несколько рейтаровъ, за которыми эдуть верхомъ правитель дома и чапникъ; за ними идуть лакеи, несущіе блюда и напитки въ корзинахъ фіолетовыхъ или веленыхъ на двухъ окрашенныхъ жезлахъ. Наконецъ, за ними влечется употребляемая кардиналомъ во время торжественных вывадовь карета, окруженная лакеями, хотя въ это время никто не сидить въ ней, а только иногда везуть также и въ ней явства. Такихъ каретъ болве сорока тяпутся одназа другою въ сопровожденіи прислугъ 1). Когда этотъ повядъ остановится у конклава возли колеса, посредствомъ коего доставляются кардиналамъ блюда, тогда управители кардинальскихъ домовъ поочередно произносять имена своихъ кардиналовъ, а одинъ изъ прислугъ кардинала, запертый съ нимъ въ конклавъ, береть блюда и относить ихъ для осмотра. Прелать, состоящій въ должности осмотрщика, просматриваеть всъблюда, чтобы удостовъриться, нътъ ли въ нихъ какихъ либо писемъ, изъ опасенія не имъють ли кардиналы съ къмъ либо во время конклава письменныхъ сношеній. Для этой цели требуется, чтобы вся посуда, въ которой доставляются напитки, состояла изъ чистаго стекла и не была чвиъ-либо оплетена или закрыта. Когда всъ съвстные припасы и напитки перейдуть въ конклавъ, тогда одинъ изъ прислужниковъ (cursor) и главный чиновникъ обрядовъ затворяютъ двери за сказаннымъ колесомъ и прилагають къ нимъ печати своихъ гербовъ".

На восьмомъ засъданіи избирается духовникъ будущаго конклава: духовникомъ не можетъ быть однако же никто изъчленовъ ордена іезуитовъ. На этомъ же засъданіи два уполномоченныхъ кардинала предлагаютъ на разсмотръніе и утверж-

<sup>1)</sup> У Лопухина (Исторія Христ. церкв. т. 1., стр. 37) эта комично—торжественная процессія доставленія въ конклавъ кардинальскихъ объдовъ рельефно изображена также на картинкъ.

деніе составленный ими списокъ лицъ, которыя должны будутъ безвыходно находиться въ конклавъ. Въ 9-й и 10-й день на засъданіяхъ происходять выборы трехъ кардиналовъ, которые обязаны будуть контролировать запоры конклава и следить за порядкомъ засъданій, и щесть другихъ, которые должны будутъ провърять избирательные голоса (scrutatores) 1). Въ десятый день по кончинъ папы кардиналъ-декапъ (если избраніе папы будеть происходить въ Рим'в) читаеть въ Сикстинской капеллъ особую мессу Св. Духу. Въ храмъ собираются всъ кардиналы и вмъстъ со своимъ деканомъ возносять Богу молитву о ниспосланіи на нихъ Св. Духа для избранія угоднаго Ему первосвященника. По окончаніи мессы деканъ или кто либо иной изъ кардиналовъ произносить своимъ коллегамъ слово объ избраніи напою достойнаго мужа безъ лицепріятія. Въ одиннадцатый день въ торжественной процессіи изъ той же церкви, послів молитвы, кардиналы отправляются въ помъщение конклава: впереди идуть слуги кардиналовъ, за ними папскіе пъвчіе съ півніемъ "Veni, Creator Spiritus" ("Царю Небесный"), потомъ главный чиновникъ обрядовъ съ высокимъ крестомъ въ рукахъ, кардиналы въ фіолетово-голубыхъ мантіяхъ и, наконецъ, швейцарская гвардія, сопровождаемая множествомъ народа. Въ ораторіумъ конклава, гдф должны будуть происходить и избирательныя засъданія кардиналовъ, снова совершается молитва, снева читаются всв постановленія объ избраніи папы и снова кардиналами приносится присяга, при чемъ каждый кардиналъ присоединяеть еще объщание, что не будеть растрачивать ни имущества, ни правъ церкви, если онъ будетъ избранъ папою, о чемъ предъ совершеніемъ молитвы увъщаваеть ихъ въ своемъ словъ и деканъ. Послъ этого всъ постороннія лица, не исключая посланниковъ и прелатовъ, оставляютъ, по звону церковнаго колокола, помфщенія конклава; остаются только кардиналы и конклависты (т. е., назначенные уже раныпе для конклава ватиканскіе чиновники и прислуга). Теперь последніе, въ присутствін кардиналовъ, приносять присягу о томъ, что навсегда сохранять въ тайнъ все, что будеть происходить въ конклава при избраніи папы. Посла этого министръ обрядовъ или самъ кардиналъ-камерлингь осматривають, все ли въ порядки въ зданіи конклава и

<sup>1)</sup> Scrutatores могуть быть избираемы и назасёд. самаго конклава.

заперты ли аккуратно всв входы, о чемъ составляется формальный актъ.

На другой день, или-что то же-на двинадцатый день послъ смерти паны, въ ораторіумъ конклава совершается месса Св. Духу особымъ, избраннымъ для этого канелланомъ кмеди во во во в в водимина совершаться ежедневио во все время занятія конклава). На этой месев причащаются вев кардиналы. Послъ мессы тамъ же, въ капеллъ, устранвается нервос ваевданіе конклава. На немъ провіряются права и голоса избирателей и составляется ихъ списокъ. Хотя право избранія паны имъють вев кардиналы высшаго посвященія (не исключаются даже и находящіеся подъщензурою, т. с., подвергнутые дисциплинарному наказанію), по особо пикто не приглашается, въ томъ числв и проживающіе вдали отъ Рима. Своихъ замфетителей присылать въ конклавъ кардиналы также не имъють права. Засъданіе оканчивается избраніемъ двухъ кардиналовъ на случай сношенія конклава съ представителями державъ, запоздавщими кардиналами или другими лицами. этого времени и до избранія напы засёданія конклава происходять ежедневно и даже по два раза въ день-утромъ и послъ объда. Каждый день въ 6 часовъ утра и 2 часа по-полудни по всёмъ корридорамъ конклава раздается произительный звонъ колокольчика и приглашение одного изъ церемоніймейстеровъ: "ad capellam Domini!" ("въ часовию Господню"). II всв находящіеся въ конклавт кардиналы обязаны, подъ угрозою отлученія, идти сначала въ ораторіумъ на слушаніе совершаемой августинцемъ мессы, а потомъ на засъданіе конклава.

По правиламъ, кардиналы могутъ избирать папою всякаго "здравомыслящаго и крещеннаго человѣка", за исключеніемъ еретика и симониста; но въ дѣйствительности съ 1389 года, бываютъ избираемы обыкновенно только кардиналы. Каноническими правилами (буллами) рекомендуется нѣсколько способовъ для выбора папы. Первый способъ—сотротізвіо состоить въ томъ, что собравшіеся на конклавъ кардиналы поручаютъ избраніе папы кому либо одному нзъ своей среды 1) или выбранной изъ небольшого числа кардиналовъ

<sup>1)</sup> Разсказывають объ Іаковѣ Д'Оссѣ, что, получивъ такое порученіе, онъ тотчасъ же воскликнулъ: "Рара —ego!" (Я—папа!) и такимъ образомъ избралъ самъ себя. Срв. Допухина "Ист. Хр. Церкви" т. !., стран. 39.

комиссін. Второй способъ-рег quasi- inspiratio-чрезъ минмое внушение свыше, вдохновение или-рег oratio-чрезъ Третій способъ—adoratio (поклоненіе, почтеніе) молитвы. состоитъ въ томъ, что, по предварительному уговору, по меньшей мерь, две трети кардиналовь во время заседанія конклава одновременно подходять къ тому, на комъ они остановились своимъ выборомъ, и поклоняются ему, уже какъ папъ. Четвертый способъ—scrutinium—набраніе посредствомъ баллотировки. Пятый - accessus - упрощенная баллотировка. Послъдніе два способа—наиболье употребительны. По правиламъ, избраннымъ признается лишь тотъ, кто получилъ, по крайней мъръ, не меньше двухъ третей избирательныхъ голосовъ. Впрочемъ, если бы кто получилъ ровно двъ трети голосовъ, то немедленно должна быть распечатана его собственная избирательная карточка,-и если бы оказалось, что онъ и самъ подавалъ голосъ за себя, то избрание объявляется не состоявшимся; если же кто получалъ хотя однимъ голосомъ болве двухъ третей, то распечатывать его карточку считается ненужнымъ, и онъ объявляется законно избраннымъ.

Баллотировка посредствомъ выше описанныхъ избирательныхъ карточекъ, по буллъ папы Григорія XV, происходить слъдующимъ образомъ. Во время засъданія конклава каждый кардиналъ, изготовивъ свою избирательную карточку, отправляется съ нею къ алтарю и тамъ, поднявъ ее вверхъ въ двухъ пальцахъ правой руки, громко произноситъ: "Testor Christum Dominum, qui me judicaturus est, me eligere, quem secunhum Deum juhico eligi debere et quod idem in accessu praestabo (Кляпусь Христомъ Господомъ, Который будеть судить меня, что я избираю того, кого по Бозъ сужу долженствующимъ быть избраннымъ и что на это я готовъ, приступая"),-послъ чего онъ кладетъ ее сначала на блюдо, а потомъ въ чашу. Къ больнымъ, которые сами не въ силахъ подойти къ алтарю, чашу для вложенія избирательной карточки подносить одинъ изъ кардиналовъ-скрутаторовъ. Когда всв кардиналы, въ порядкъ старшинства, отнесли свои карточки къ алгарю и вложили ихъ въ чашу, тогда три скрутатора берутъ чашу съ карточками, вынимають ихъ, пересчитывають и, если число ихъ соотвътствуетъ числу кардиналовъ-избирателей, перекладывають ихъ въ другую чашу. Но если число карточекъ не совпадаеть съ числомъ кардиналовъ, баллотировка счи-

тается недбиствительною; карточки сожигаются въ печи конклава. Видя дымъ, выходящій изътрубы конклава, граждане догадываются, что выборь напы не состоялся. То же самое бываеть, когда по подсчеть карточекъ окажется, что никто не получилъ двухъ третей голосовъ. Баллотпрованіе начинается вновь. Но часто въ этомъ случав обращаются къ тому способу, который называется ассеssus. Это-тоже баллотировка и такими же карточками, какъ и по предшествующему способу, только на карточкъ вмъсто eligo (избираю) кардиналы пишуть: "accedo ad cardinalem NN et possum accedere, ut patet ex voto et ex subscripto ("Пристаю къ кардиналу №№ и могу пристать, какъ явствуетъ изъ мосго голоса и изъ подписаннаго"). Однако же по этому способу кардиналы голосують уже за кандидата отличнаго отъ того, за которато они голосовали раньше и присоединяются (accebunt) къ тому, который раньше получилъ уже пъсколько избирательныхъ голосовъ. Если же кто желаетъ оставить свой голось въ пользу того, за кого онъ уже вотировавь, тогда на своей карточкъ онъ пишетъ: "accedo nemini", т. е., "пи къ кому не пристаю". Правила предусмотръли и тотъ случай, если избиратель заболёль такъ, что не можеть явиться въ засъданіе и лежитъ ВЪ постели. Для OTOTE избирательной залы еще до начала засъданій, на столъ ставится маленькая коробочка, съ узкой скважиной наверху, запертая замкомъ. Когда общая баллотировка оканчивается, одинъ изъ скрутаторовъ беретъ эту коробочку и, отперевъ ее, показываеть каждому изъ кардиналовъ, чтобы каждый желающій могь удостов вриться въ томъ, что она пуста, потомъ запераеть ее ключемъ, который оставляется на столе у всехъ на виду, и отправляется къ больному, чтобы больной избиратель собственноручно могь всунуть въ коробочку свою избирательную карточку.

Какой бы изъ двухъ послёднихъ способовъ ни быль примёненъ, избраніе папы признается состоявшимся только тогда, когда число карточекъ въ чашё совпадаеть съ числомъ избирателей и когда баллотируемый получаеть не менёе двухъ третей голосовъ.

Когда скрутаторъ произносить имя избраннаго, всв кардиналы, поднявшись съ своихъ мъстъ, почтительно отступають отъ него, показывая этимъ, что они уже приз-

нають его папою. Кардиналь—декань, кардиналь—діаконь и кардиналь—церемоніймейстерь подходять послів этого къ избранному, и кардиналь—діаконъ громко спрациваеть его: Acceptas ne delectionem de te, canonice factam in summum pontificem?

(Принимаешь ли ты избраніе тебя верховнымъ первосвященникомъ, канонически произведенное?). Прежде, чъмъ дать отвъть, избранный падаеть на кольни для краткой внутренней молитвы, потомъ, поднявшись, отвъчаетъ, что онъ согласенъ на избраніе и принимаетъ новое имя такое-то. 1) Помолившись затёмъ у алтаря, папа отправляется въ ризницу, гдё облачается въ папскія одежды, а возвратившись оттуда, возсъдаетъ на приготовленное для него кресло на носилкахъ—sedia gestatoria. Кардиналъ—камерлингъ надъ-ваетъ на его палецъ "рыбачье кольцо", а всъ кардиналы и паходящіеся въ конклавъ ватиканскіе чиновники и прислуга совершають предъ нимъ обычное поклоненіе. Между тъмъ кардиналъ-діаконъ, вышедъ на балконъ возглашаетъ къ стоящему на площади народу: "Annuncio vobis gaudium magnum: papam habemus, eminentissimum ac reverendissimum dominum N, qui sibi nomen N, imposuit", ("Возвъщаю вамъ великую радость: у насъ есть папа, превосходнъйшій п достопочтеннъйшій господинь N, который назначиль себъ имя N"). Послъ этого пъвчіе поють: "Ессе sacerdos magnus!" ("Се великій священникъ.")

Дальнъйшее Востоковъ описываетъ такъ: "Выстро распространяется въсть (объ избраніи папы) въ городъ. Многочисленныя толпы народа всъхъ сословій спъшать къ конклаву съ радостными восклицаніями. Въ то же время въ кръпости св. Михаила стръляють изъ пушекъ, начинается по всъмъ колокольнямъ трезвонъ, а швейцарская гвардія на сообщенное ей извъстіе отвъчаетъ громкимъ "ура". Затъмъ въ конклавъ папа принимаетъ отъ римскаго губернатора жезлъ сго и снова вручаетъ сму для означенія верховнаго своего надъ нимъ владычества. Послъ этого губернаторъ съ находящимися въ конклавъ лицами допускается къ цълованію папской туфли. Когда же все приготовится къ торжественному богослуженію, папа съ кардиналомъ—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обычай этоть вошель въ употребление со временъ напы Сергія IV (въ 1009 году).

деканомъ, вице—деканомъ и казначеемъ отправляется въ открытой коляскъ въ ватиканъ и, надъвъ на себя папскія отличія, входить въ Сикстинскую придъльную церковь, гдѣ, послѣ краткой молитвы, восходить на церковный престолъ (mensa) и садится посрединѣ его. Тогда кардиналы воздають ему вторичное поклоненіе, цѣлують его туфли, перчатки на рукахъ и обнимають его. Тотчасъ послѣ этого начинается родъ крестнаго хода, которому предшествуеть ротный аудиторъ съ крестомъ; пъвчіе поють "Ессе sacerdos magnus!" и вев идуть въ церковь св. Петра. За крестомъ слъдують, по чинамъ, кардиналы, деканы, пресвитеры, епископы, чиновники, именуемые "хранителями" (conservatores) папской области, римскій губернаторъ съ сенатомъ и три кардинала--діаконы. Ходъ сопровождають офицеры папэтого хода-аудиторъ папской камеры, управители напскихъ дворцовъ, патріархи, архіеписконы, еписконы и такъ иазываемые апостольскіе протонотаріи. По вшествіи крестнаго хода въ церковь св. Петра, папу несутъ къ одному изъ церковныхъ престоловъ, гдъ папа, сошедши съ носилокъ, читаетъ краткую молитву, а крестъ относятъ въ предълъ, именуемый папскимъ (altare della confissione di S. Petri). Возставъ отъ молитвы, папа принимаетъ отъ кардиналадіакона митру и возлагаетъ на главу свою, послѣ чего относять его къ другому церковному престолу, предъ коимъ онъ читаетъ молитву въ митрѣ на главѣ, а по окончаніи молитвы, восходить на церковный престоль (mensa) и садится посрединъ его на красной подушкъ. Тогда кардиналы—діаконы и пъвчіе поютъ гимнъ: "Тебе Бога хвалимъ". Во время этого пънія сидящіе по чинамъ кардиналы воздають пап'я третье выше описанное поклоненіе. Посл'я этого кардиналъ-діаконъ поетъ антифоны и читаеть молитву за папу который, между темъ, сщедни съ престола, даетъ собравшемуся во множествъ народу благословеніе, признаваемое латинистами апостольскимъ. По окончаніи этого обряда и колокольнаго звона, снимають съ папы знаки его отличія; папа удаляется въ ризницу, а отсюда со всею свитою, въ предшествіи 22-хъ пылающихъ факеловъ, сопровождаемый восклицаніями народа и салютуемый пушечными выстрёлами, идеть въ прежнее свое жилище. Въ

этотъ день конклавъ остается отверстымъ и кардиналы разъвзжаются по своимъ дворцамъ. Вечеромъ дворцы дипломатическаго корпуса, римскихъ князей и перовъ, также всв публичныя зданія и частные дома осввіщаются блистательной иллюминаціей,—и въ теченіе трехъ послівдующихъ дней князья римской области, римскіе дворяне и иностранцы допускаются къ папів цізловать его туфли".—Не слівдуетъ однако же забывать, что разсказанное Востоковымъ происходило полвівка тому назадъ. Въ послівднее время торжества въ Римів по случаю избранія папы стали и попроще, и потише...

3. Коронование папы. Это торжество обыкновенно совершалось на восьмой день послъ избранія папы. Впрочемъ, правилами срокъ его точно не установленъ, и зависитъ отъ воли самаго папы. Происходить оно въ Римъ, въ церкви св. Петра, и состоить изъ множества пышныхъ церемоній. Утромъ папу несуть въ церковь на носилкахъ подъ балдахиномъ, въ сопровожденіи пышной и многочисленной свиты, при большомъ стеченін народа. У дверей знаменитаго храма папа сходить съ носилокъ и садится на приготовленное для него нарочито) кресло. Въ это время хоръ привътствуетъ его ивніемъ: "Ты еси Петръ, и на семъ камени созижду церковь Мою" и т. д. Происходить обычное цълованіе папскихъ туфлей. Одинъ изъ кардиналовъ произносить на латинскомъ языкъ проповъдь. Послъ этого папу вносять въ церковь, при громкихъ кликахъ народа. Въ придълъ св. Тайнъ онъ молится у алтаря на колъняхъ, но не долго. Его несуть въ Климентовъ предълъ, гдъ онъ также читаеть только краткую молитву. Отсюда его переносять на главный тронъ, устроенный противъ большого престола. Вокругъ него садятся иностранные посланники и князья римской области. Ротный аудиторъ прислуживаетъ папъ въ качествъ иподіакона. Кардиналы въ своихъ порфирахъ, титулярные натріархи, архіспископы и спископы, по обычаю, прикладываются къ папскимъ туфлямъ. Кардиналъ-діаконъ снимаеть съ головы паны митру и возглащаеть: "Sit nomen Domini benedictum!"("будиимя Господне благословенно!"). Послъ этого напа поеть гимнъ, именуемый tertia; его заканчивають пъвчіе и сослужащіе. За симъ папа начинаеть готовиться къ совершенію литургіи: читаетъ псалмы и мо-

литвы. Ему прислуживають натріархи: одинъ держить предъ нимъ служебникъ, другой—свѣчу. Въ это время папѣ дають новыя туфли. Онъ снимаеть съ себя обычное одѣяніе, облачается въ папскія церковныя одежды и умываетъ руки. Кардиналъ-діаконъ возглашаеть: "Procedamus in расе!" ("Съ миромъ изыдемъ!"). Папу снова сажаютъ подъ балдахипъ на носилки и несутъвъ придѣлъ Исповъди, гдъ его встръчаетъ Церемоніймейстерь, который, преклопивъ предъ нимъ трижды кольняной кубокъ и, стоя предъ напою, постъ; "Pater sancta! sic transit gloria mundi!" ("Отецъ святой! Такъ преходитъ слава міра!"). Отсюда папу несуть въ пресвитерію, на ступеняхъ спостольского алтаря онъ преклоняетъ колвна, надваетъ по-ручу и митру и всходить на тропъ. Послв этого на него ручу и митру и всходить на тронъ. послъ этого на него надъвають налліумъ (омофоръ), при чемъ кардиналъ-діаконъ, обративнись къ нему, говоритъ: "Accipe pallium, sanctam plenitudinem pontificalis officii, ad honorem omnipotentis Dei, glorissimae Virginis Mariae et sanctorum Apostolorum Petri et Pauli et sanctorum Romanae Ecclesiae" ("Прімми омофоръ, священную полноту первосвященническаго служенія, въ честь всемогущаго Бога, славнъйшей Дъвы Маріи полноту веропростивання при предпри полноту первосвящения дъвы Маріи полноту в полноту первосвящения полноту первосвящения дъвы маріи полноту в полноту первосвящения дъвы маріи полноту в полноту первосвящения полноту первосвящения дъвы маріи полноту в полноту первосвящения полноту и святыхъ апостоловъ Петра и Павла и святыхъ римской церкви"). Въ палліумъ папа снова садится на тронъ; снова начинается цълованіе его туфлей. За симъ, сойдя съ трона, напа становится на ступени алтаря и совершаеть торжественную мессу, во время которой евангеліе читается не только на латинскомъ, но и на греческомъ языкъ. За эту мессу архидіаконъ подносить пап'в 25 юліанскихъ монетъ отъ имени собора св. Петра. Римскій сенаторъ подаеть пап'в воду для омовенія рукъ. Умывъ руки, папа благословляєть народъ. Самоє торжество коронаціи совершается на балкон'в церкви св. Петра, куда папу торжественно приносять на носилкахъ, предъ множествомъ народа, стоящаго на городской площади. Когда папа возсъдаеть на приготовленный для него тамъ тронъ, пѣвчіе поютъ: "Corona aurea super capite ejus" ete. ("Вѣнецъ златый на главѣ ero" и т. д.); кардиналъ-діаконъ читаетъ молитву: "Omnipotentes, sempiterne Deus, dignitas sacerdotalis" etc. (Всемогущій, вѣчный Боже, достоинство священническое" и проч.). Послѣ этого одинъ изъ кардиналовъ снимаетъ съ папы епископскую

митру, а кардиналъ-деканъ, надъвая на него папскую корону, именуемую тіарою, говоритъ: "Accipe thiaram, tribus coronis ornatam, et scias, te esse patrem principum et regumrectorem orbis in terra, vicarium Salvatoris nostri, Iesu Chisti, cui est honor et gloria in secula seculorum". ("Пріими кидарь, укращенный тремя вънцами, и знай, что ты отецъ князей и царей, правитель міра на землъ, намъстникъ Спасителя нашего, Іисуса Христа, Ему же честь и слава во въки въковъ"). Поднявшись съ трона и прочитавъ въ тіаръ молитву, папа преподаеть народу благословеніе. За симъ его на носилкахъ сносять съ балкона. И этимъ торжество заканчивается. Иногда, впрочемъ, бывало, что изъ церкви св. Петра папу торжественнымъ ходомъ персносили на носилкахъ въ церковь св. Іоанна Латеранскаго, гдъ онъ еще разъ преподавалъ народу свое "апостольское" благословеніе.

Если избранный на папскій престолъ еще не имѣетъ епископскаго сана, то его сначала кардиналъ-деканъ рукополагаетъ во епископа, а потомъ уже, черезъ недѣлю совершается его коронація.

4. Ирава папы, какт главы Церкви (Primatus jurisdictionis 1). Такъ какъ, по ученію католическихъ канонистовъ, папа есть наивысшій авторитеть во всей церкви Христовой и не имъетъ надъ собою внъшнимъ образомъ никакого судін ("Papa a nemine judicatur"—слова паны Геласія I), а слівдовательно и никакой власти, то объ источникъ и основаніяхъ его собственной власти говорить невозможно. Онъ самъ есть и источникъ, и основание своей власти 2). И Вальтеръ правъ, утверждая, что нътъ никакихъ каноническихъ постановленій, которыя бы обосновывали права папы, какъ главы церкви. Такія основанія, по его словамъ, можно находить только "въ жизни", т. е., въ чисто эмпирической области,-въ двятельности самихъ напъ, и въ "наукв", подъ которою нужно разумъть, должно быть, католическую канонику. Къ этимъ источникамъ мы, по необходимости, и обращаемся. И такъ, каковы же права папы, какъ церкви, по католической "наукв"?

<sup>1)</sup> Dupanloup, Sur la Souverainete du pape, 1849.—Îmbar de La Tour, La papauté en droit international. 1893.

<sup>2)</sup> По заявленію самихъ пацъ, они "посять въ своемъ сердцѣ всѣ права"—omnia jura in scrinio pectoris papa habet (слова паны Бонифація VIII).

- а. Пана, по католической наукт, да отчасти и по жизни, есть господинъ и поведитель всей церкви и даже всей нашей гртиной планети; церковь же есть рабыня (serva) папы (Каэтанъ). Папъ принадлежитъ plenitudo potestatis (ватиканскій соборъ), т. с., полнота власти, авторитетъ не только верховный, но абсолютный и безапедляціонный; напа есть vicarius Christi, episcopus universalis; ubi рара, ibi Spiritus Sanctus и т. д. 1).
- б. По ученю католическихъ канопистовъ, "папа есть верховный учительный авторитеть въ церкви, и если опъ относительно въроученія или нравоученія надасть такъ пазываемыя катедральныя рышенія, то онъ при этомъ пользуется тою непогранимостію, какою Пекупитель снабдиль Свою церковь для сохраненія божественныхъ спасительныхъ истинъ и потому эти решены, сами по себе, непреложны и не нуждаются уже въ голост церкви, какъ того требовалъ 4-й членъ галликанскихъ свободъ 1. Какъ извъстно, это учение о папской непогръщимости не древнее: оно выработано католическою "наукою и жизнію" на нашихъ глазахъ. Сами католические канонисты цитируютъ: "Constit Pii IX "Pastor aeternus" и т. д. 18 iюля 1870, cap. IV", гдв оно первоначально, дъйствительно, и изложено. Какъ извъстно, католическое учение о папской непогръщимости, къ глубочайшей скорби 149 католическихъ епископовъ и прелатовъ, было формулировано папою Піемъ IX на Ватиканскомъ соборъ 18-го іюля 1870 года слъдующимъ образомъ: "Римскій папа, когда онъ говорить ex cathedra, т. е. всякій разъ, когда онъ въ исполненіи своей должности, какъ пастырь и учитель всёхъ христіанъ, въ силу своего высочайшаго апостольскаго полномочія, утверждаеть касающіяся въры и нравственности ученія, какъ подлежащія принятію всей церковію, то съ божественной помощью, объщанной ему въ лицъ св. Петра, онъ обладаетъ тою непогръщимостью, которою Божественный Искупитель благоволилъ надълить Свою церковь на всъ случаи при утвержденіи ученія о въръ и нравственности, и что поэтому такія опредъленія сами по себъ, а не чрезъ согласіе церкви, суть

<sup>1)</sup> Это лжоучение основательно разоблачено въ книгъ проф. Н. Бъляева "Характеристика римскаго католичества. Казань 1878"

ложны". Лучшіе католическіе епископы доказывали ложь и безосновательность этого ученія доводами разума, текстами св. писанія и историческими изслѣдованіями (указаніемъ на папъ еретиковъ, напр., на Гопорія І † 658),—но іезуиты взяли верхъ, не устрашившись и великаго раскола. Удивительно, что еще и нынѣ католическіе догматисты и канонисты защищаютъ это ложное ученіе, не отрицая въ то же время возможности для папъ догматическихъ заблужденій и впаденія въ ереси і). Папѣ, какъ главѣ церкви, по ученію католической каноники 2) принадлежитъ право верховнаго падзора за единствомъ вѣры и нравоученія во всей церкви, за учеными спорами, преніями и разсужденіями по вопросамъ вѣры и нравственности, а также и право, въ случаѣ надобности, издавать по этому предмету для всей церкви учительныя посланія и разъяснительные декреты.

в. Папа есть верховный законодатель въ церкви по предмету всеобщей дисциплины. Онъ только одинъ можетъ издавать законы для всёхъ обязательные и только оть него можетъ исходить решеніе более трудныхъ и более важныхъ вопросовъ; ему же только одному принадлежить право и отмвнять или уничтожать тв требованія церковной дисциплины, которыя, по законамъ или обычаямъ, имъютъ для всъхъ силу, какъ обязательная норма. Онъ можеть ограничивать и расширять, юрисдикцію епископовъ и прелатовъ, "изимать" (eximere) отъ существующей зависимости и подчиненности, даровать вообще привиллегіи и диспенсаціи отъ всеобщихъ церковныхъ законовъ, установлять новые праздники и посты, канонизовать святыхъ, устанавливать церковный календарь, жаловать права на всевозможныя бенефиціи, открывать новые и закрывать существующіе діэцезы, учреждать духовные ордена, грегаціи и школы.

г. Папа есть верховный блюститель и охранитель цер-ковных законов въ широкомъ смыслъ этого слова.

д. Папа есть верховный правитель церкви Ему принадлежить право созывать соборы, опредълять сроки ихъ засъданій, перемъщать ихъ изъ одного города въ другой, предсъдательствовать на нихъ, открывать и закрывать ихъ засъда-

<sup>1)</sup> Подробиће это лжеученіе изложено у проф. Н. Бѣляева "Догматъ папской непогрѣшимости". Казань. 1882.

<sup>2)</sup> Срв. у Вальтера стр. 299.

нія, утверждать и обнародывать ихъ постановленія; ему принадлежить право надзора за всеми другими носителями церковной власти, которыхъ онъ можетъ увъщаніями и назиданіями побуждать къ исполненію своихъ обязанностей, если бы они оказались недвятельными или недостаточно усердными, а для этого онъ можеть и должень требовать отъ нихъ отчета. По нынъ дъйствующему закону, въ Римъ должны являться лично съ докладами, составленными по утвержденной паною инструкціи, еписконы Италіи и близь лежащихъ острововъ Далмаціи и Греціи чрезъкаждые три года, епископы Германіи, Бельгіи, Франціи, Испаніи и Португаліи, Польши, Венгріи. Англіи и острововъ Средиземнаго моря—чрезъ каждые четыре года, епископы отдаленныхъ странъ Европы и африканскіе-чрезъ каждые пять літь, епископы Азіи и Америкичрезъ каждые десять льтъ. 1) Только одинъ нана имъетъ право назначать кардиналовъ, утверждать выборы еписконовъ и прелатовъ, принимать отъ нихъ отреченія, опредёлять имъ викаріевъ и коадъюторовъ, награждать налліумомъ и т. д. Только папъ, поэтому, принадлежитъ и право чрезвычайнаго вмъщательства въ дъла всъхъ дізцезовъ, особенно, если того тре--буютъ интересы всей церкви.

е. Папа есть *крайній судія* церкви. Онъ имѣетъ право судить какъ мірянъ, такъ и всѣхъ клериковъ, не исключая и кардиналовъ; онъ принимаетъ аппеляціи изъ всѣхъ діэцезовъ римско-католической церкви.

ж. Папа есть верховный душепастырь. Онъ имъетъ право объявлять индульгенціи или отпуски; только онъ одинъ можетъ разръшать нъкоторые особенно тяжкіе гръхи.

- з. Папа есть единственный патріарх в на западв, имвицій, по мнвнію католических в канонистов в, преимущество предъ всти другими патріархами не только по чести, но и по власти, такъ какъ въ важных в двлахъ своихъ патріархатов в они обязаны просить у него совта и окончательнаго решенія, в при богослуженіяхъ должны возносить его имя.
- и. Папа есть примаст-митрополить въ церковной провинціи Италіи. Всф епископы въ епархіяхъ этой провинціи суть суффраганы папы. Папф же непосредственно подчинены и всф такъ называемые "изъятые" (ехетрі) епископы и прелаты, т. е. освобожденные папами отъ подчиненія какимъ-либо митрополитамъ или архіепископамъ.

<sup>1)</sup> Срв. Зильбернагля, стр. 243.

- к. Папа есть правящій епископ'в Римскаго діоцеза, который обнимаєть не только городь Римъ, но и его окрестности на 40 миль разстоянія; его кабедральный соборь—церковь св. Іоанна въ Латеран'в—отпішт urbis et orbis mater et caput. Въдъйствительности впрочемъ этою спархією управляєть не самъпапа, а его зам'вститель—кардиналъ викарій (vicarius urbis).
- л. Папа, по ученю католическихъ канонистовъ, есть единственный представитель вселенской церкви; поэтому онъ одинъ только можетъ заключать отъ имени церкви конкордаты и договоры съ отдъльными государствами. Съ этою цълію онъ пользуется правомъ держать при дворахъ своихъ легатовъ и нунціевъ.

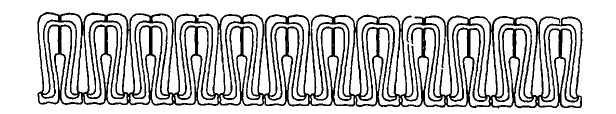
Наконецъ, 12, папъ, по убъжденію католическихъ канопистовъ, должны принадлежать права свютскаго самодержавнаго государя. Уже 20-го сентября 1870 года Римъ былъ занять войсками неаполитанскаго короля и на Капитолін стало развиваться итальянское знамя. 5-го декабря Римъ быль провозглащень столицею итальянскаго королевства. 2-го іюня 1871 года въ бывшей папской резиденціи-Квириналъ-навсегда поселился итальянскій король Викторъ-Эмануилъ. Тъмъ не менъе папа Пій IX отъ своихъ правъ государя такъ называемой церковной области не отказался. Итальянскаго короля онъ объявилъ "узурпаторомъ", а себя— "ватиканскимъ плънникомъ" Преемники его въ этомъ вопросъ остались върными его пониманію. Поэтому и католическіе канонисты продолжають утверждать, что пап' должны принадлежать права свътскаго суверена: настоящее положение напъ они считаютъ переходнымъ. По ихъ мивнію, папы даже и не имъютъ права отказаться отъ церковной области, такъ какъ она не есть ихъ личная собственность, а имущество церкви хотя, въ этомъ случав они забывають о своемъ собственномъ ученіи, что папа есть единственный представитель церкви имъющій право заключать конкордаты и договоры съ отдъльными государствами. По поводу захвата Рима Викторомъэнцикликъ отъ своей Эммануиломъ. папа Пій IX ВЪ 1-го ноября 1870 предалъ новаго повелителя Рима даже отлученію, положенному за узурпацію церковныхъ имуществъ. Но его преемники уже окончательно связаны твмъ правиломъ католической каноники, по которому не только новоизбранные паны, но и кандидаты на папство, папскіе совътники-кардиналы, при своемъ пожалованіи этимъ саномъ, обязательно должны давать торжественное клятвенное patrimonium Patri объщаніе---ничего не отчуждать OTb имущества Петра). Необходимость для (наслъдственнаго права свътскаго государя римско-католипаны имфть ческіе канонисты 1) выводять изъ трехъ слідующихъ положеній. Во-первыхъ, говорять они, напа долженъ пользоваться полною свободою, чтобы поддерживать постоянныя сношенія по церковнымъ дъламъ со всвми странами и монархами 2), по если бы онъ, какъ глава церкви, вынужденъ быть жить въ чужой области, то какія сообщенія могли бы быть прерываемы при каждой войну и дула политики причиняли бы затрудненія діламъ церкви. Во-вторыхъ, владівя церковною областію, папа нолучаеть средства для покрытія расходовь, вызываемыхъ его положещемъ и потребныхъ для содержанія различныхъ должностныхъ лицъ, институтовъ, имъющихъ своею цълью распространение христіанства, и другихъ учрежденій, которыя онъ долженъ поддерживать въ интересахъ своей церкви 3). Если бы католические государи приняли на себя обязательство покрывать эти нужды, то папа быль бы поставленъ въ зависимость не только отъ свътской власти вообще, но и отъ случайности момента. Наконецъ, въ-третьихъ, папа не можеть быть подданнымъ никакого свътскаго государя, ибо въ такомъ случав онъ подлежалъ бы не тольковласти, но и суду его, - что ниспровергаеть все ученіе католической церкви о папъ, какъ главъ вселенской церкви. Римско-католическіе канонисты не забывали при этомъ ссылаться на различные акты и въ особенности постановленіе Вънскаго конгресса 1815 года, по которому были возвращены папъ (Пію VII) отнятые у него Наполеономъ I округи близъ Камерино, Беневента и Понтекорво, равно какъ и три легаціи-Равенна, Болонья и Феррара...

Проф.-прот. Т. И. Буткевича. (Продолжение будеть).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срв. напр. Вальтера, стр. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Закономъ о гарантіяхъ отъ 13 мая 1871 г. итальянское правительство гарантировало напѣ его международное положеніе, права суверена, личную неприкосновенность, неотчуждаемость ватикана, латерана и виллы Кастель Гандольфо, политическую экстерриторіальность, право посольства и т. ц.

<sup>3)</sup> Итальянское правительство ассигновываеть на содержаніе папской курін 3,225,000 лиръ; но папы упорно отказываются оть этихъ денегь.



## Опытъ Нравственнаго православнаго Богословія въ апологетическомъ освѣщеніи.

Продолжение \*).

L.

### Богатство и бъдность.

Земное благополучіе человъка основывается на правильныхъ отношеніяхъ его не только къ другимъ личностямъ, но и къ неодущевленной природъ. Каждый человъкъ, какъ разумносвободная личность, нуждается въ известномъ запасе, такъ пазываемыхъ, экитейскихъ вещей, которыя онъ могъ бы назвать своими, собственными, и которыми могъ влетворять неизбъжныя свои естественныя потребности. "Заботу о матеріальномъ достаткъ", -- говоритъ преосвящ. офанъ, -- "получилъ человъкъ вмъсть съ животомъ и потому заботится, что животолюбивъ, и когда заботится, полагаетъ на то животъ свой. Все стяжевается въ нотв лица, тратою силъ и крови. За то довольство упокоиваетъ духъ, разливаетъ отраду въ сердцъ, даеть свободу жизни. При достаткъ, какъ въ безопасной оградъ". 1) Безъ обладанія такою собственностію невозможно нравственное образованіе челов'вческой личности, немыслима даже самая личная жизнь человъка. "Когда человъкъ"—пишетъ Вл. Соловьевъ, — "не можетъ поддерживать своего существованія и когда для поддержанія своего существованія онъ долженъ терять столько силъ и столько времени, что у него не остяется ихъ достаточно для заботь о своемъ человвческомъ, умственномъ и нравствен-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1915 г.

<sup>1) &</sup>quot;Начертаніе христ. нравоученія". М., 1891 г., стр. 442.

номъ совершенствованіи, тогда такое положеніе прямо противно человъческому досгоинству и нравственной нормъ общества; тогда челов'якъ перестаеть быть цізлью для себя и для другихъ, становится только матеріальнымъ орудіемъ экономическаго производства наравив съ бездушными машинами". 1) Земное обладаніе служить необходимымъ сред--фу ахынголон и ахыдбод ахычони вінэжитоод вдо амовто лей жизни (Ефрес. 4, 28), дълая человъка въ извъстной степени самостоятельнымъ и пезависимымъ въ распоряженіи своимъ временемъ и силами къ большему и большему духовнонравственному образованію себя и другихъ, и охраняя его отъразличныхъ ствененій и скорбей, которыя обязательно чувствуются имъ при педостаткъ матеріальныхъ благь (2 Оесс. 3, 8, 10, 12), обычно называемыхъ богатствомъ вившняго состоянія, или вообще собственностію. "Довольство",--нишеть преосвященный Өеофанъ, ... "даетъ свободу жизни" 2).

Въ ближайшемъ смыслѣ *толо* человѣка есть его собственность, такъ какъ оно является первымъ и непосредственнымъ органомъ земной дѣятельности нашей. Но чрезъ тѣло человѣкъ подчиняеть своему господству и внѣшнюю природу, влагая въ нее, какъ принадлежащую ему собственность, свою волю, и пользуясь ею для своихъ цѣлей.

Между тъмъ, такъ называемые, соціалисты, нашъ гр. Л. Толстой, з) нъкто г. Эрнъ 4) и др. отрицають, во имя будто бы самого христіанства, право личной или частной собственности, видя въ немъ, вмъстъ съ тъмъ, одну изъ важнъйшихъ причинъ соціально-экономическихъ бъдствій. Но далеко не таково истинно-христіанское отношеніе къ собственности.

По ученію свящ. Писанія, одинъ Богъ есть безусловный Собственникъ и верховный Обладатель міра видимаго и неви-

<sup>&#</sup>x27;) "Оправданіе добра", стр. 287. Паъ западныхъ крупныхъ мыслителей подобныя воззр'внія на т'всную связь собственности съ личностію высказывають Аренев (см. у Б. Чичерина, "Собственность и государство", ч. І, стр. 28), Ковесъ ("Cours d'économie politique", Paris, 1893 t. III—IV, 269—271) и др.

<sup>2) &</sup>quot;Начертаніе христіанскаго нравоученія", стр. 442.

<sup>3)</sup> К. Грпгоръевъ. "Христіанство въ его отношеніи къ государству по возарѣнію гр. Л. Н. Толстого". Казань, 1904 г., стр. 286—317.

<sup>4)</sup> Его ст. "Христіанское отношеніе къ собственности" въ ж. "Вопросы Жизни" 1905 г., кн. 8—9.

димаго: "небо престолъ Мой, а земля подножіе ногъ Моихъ", говорить Господь (Ис. 66, 1. Ср. Лев. 25, 23; Втор. 10, 14; Пс. 23, 1, и др.). Отсюда слёдуеть, что человекь является собственникомъ уже въ условномъ, относительномъ смыслъ, т. е. настолько, насколько онъ, при самомъ сотвореніи своемъ, вмёстё съ "образомъ Божінмъ" (Быт. 1, 27), получиль отъ Бога и право на богоподобное "обладаніе" землею и "владычествованіе" надъ нею (-ст. 26, 28. Ср. 9, 1-3; 12, 7; 35, 12; Лев. 25, 27; Втор. 15, 7 и др.). И многія притчи Спасителя, напр., о талантахъ (Мө. 25, 13-14), о минахъ (Лук. 19, 15-27), о невърномъ управителъ (Лук. 16, 1-13) и др. выражаютъ эту же мысль со всею несомивниостію, когда говорять о томъ. что человъкъ является собственникомъ лишь въ условномъ смысл'в, не владыкою твари, а именно домоуправителемъ Божіей собственности, обязаннымъ дать нікогда строгій отчеть предъ Богомъ въ правильномъ употребленіи ввёреннаго ему владфиія.

Полученное отъ Бога челов комъ право собственности въ ветхозавътномъ законъ точно опредълялось и строго ограждалось (Быт. 23, 20; Исх. 20, 15, 17; Лев. 19, 11; Втор. 5, 19, 21 и др.). Однако, въ этомъ случат нельзя не считаться съ фактомъ гръхопаденія человіческаго, который и въ данную область, какъ и всюду, внесъ нарушение порядка и гармонии. Согръщивше люди, сдълавшись эгоистическими, стали предъявлять права именно на личную собственность, но Господь, по высшимъ цёлямъ Своего Божественнаго міроправленія, не осудилъ и этого новаго порядка въжизни Своего разумносвободнаго созданія (такъ какъ, съ лишеніемъ права частной собственности, человъкъ лишился бы въ извъстномъ смыслъ и права разумно-свободнаго существа), а только ограничилъ его, согласно съ тъми отношеніями братской любви, какія, по волъ Его, должны существовать между людьми (Исх. 22, 21—27; 23, 10—11; Лев. 19, 9—10; 23, 22; 25, 2—7; 13—16, 23, 35-37; Brop. 14, 22-29; 45, 1-4, 7-11; 23, 19-20, 24-25; 24, 6. Пс. 111, 9; Прит. 28, 27 и др.). Это общее начало происхожденія права человіческой собственности проходить чрезъ всю исторію ветхозавѣтнаго откровенія. Трудовая жизнь бъдныхъ людей и обезпеченное состояще богатыхъ въ рукахъ Провидвнія и не случайныя явленія. Иа то и другое есть изволеніе Божіе, выдвигающее однихъ передъ другими: "Господь двлаеть нищихъ и обогащаетъ, унижаетъ и возвышаетъ" (1 Цар. 2, 7. Ср. Прит. 30, 8; Еккл. 5, 18; Сир. 11, 21 и др.). "Бъдность и богатство—отъ Господа", по въръ ветхозавътнаго человъка (Сир. 11, 14). Очевидно, со времени гръхопаденія нашихъ прародителей, Вогу угодно было взять всъ дары природы въ Свое особое распоряженіе, чтобы ихъ оскуденіемъ обращать гръшника къ показнію и призыванію высшей помощи, а ихъ изобиліемъ утвердить его въ въръ въ Бога—Промыслителя и въ послушаніи Его святой волъ и закону. 1)

Христіанство, поставившее своею задачею преобразовать міръ, чрезъ возвышеніе человіческаго права до идеала, предназначеннаго Творцомъ для невиннаго первозданнаго человъка, не отвергало, въ то же время, и исторически сложившагося среди гръховныхъ людей права частной собственности. Ійсусть Христость, будучи идеаломъ для людей, по Его собственнымъ словамъ, "не имълъ, гдъ преклонить голову" (Мө. 8, 19-20; Лук. 9, 57-58); но Онъ никогда не училь, чтобы личное обладание считали преступнымь Его последователи. Напротивъ, въ его глазахъ собственность была явленіемъ законнымъ. Христосъ приходилъ "не нарушать ветхозавътный законъ, а исполнить (πληρώσαι)" (Мв. 5, 17), т. е. еще болве какъ бы усилить его обязанность для людей. Но каково было отношение къ праву частной собственности того закона, который Онъ приходилъ исполнить? "Не крадь. Не желай дома ближняго твоего; не желай жены ближняго твоего, ни поля его, ни раба его, ни рабыни его, ни вола его, ни осла его, ни всякаго скота его, ничего, что у ближняго твоего" (Исх. 20, 14-17). Въ виду этихъ заповъдей ветхозавътнаго закона, столь ограждавшихъ право личнаго обладанія, могь ли Спаситель, приходившій исполнить законъ, видеть это исполненіе въ отрицаніи частной собственности? Однажды Господь Своимъ ученикамъ: "изъ сердца человъческаго исходятъ злые помыслы, прелюбодъянія, любодъянія, убійства, кражи лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство" (Марк. 4, 20—21. Ср. 1 Кор. 6, 17; Ефес. 4, 28; Тит. 2, 10). Едва ли эти слова

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архісп. Харьк. *Амеросій*. "О правѣ собственности по ученію христіанскому". "Вѣра и Разумъ" 1893 г., № 16, стр. 195.

имъли бы какой-дибо смыслъ въ устахъ противника частной собственности. Едва ли воровство, взяточничество, завистливость и т. п. могли бы считаться преступленіями въ глазахъ законодателя, отвергающаго право личнаго обладанія.

Если Спаситель, съ одной стороны, оцвнивая временную жизнь съ точки зрвнія ввчности (sub specie aeternitatis), говорить, что "жизнь человъка не зависить отъ изобилія его им'внія" (Лук. 12, 15), и порицаеть техь, кто живуть только для того, чтобы "собирать себъ сокровища на землъ, гдв моль и ржа истребляють, и гдв воры подкапывають, и крадутъ" (Ме. 6, 19; Лук. 12, 33); то, съ другой стороны, Онъ признаетъ за собственникомъ право распоряжаться своимъ имуществомъ такъ, какъ онъ считаетъ удобнымъ и справедливымъ. Эта мысль съ особенной ясностію выражена въ притчъ Его о работникахъ въ виноградникъ (Me. 20, 1—16). Хозяинъ, не желающій дать работнику перваго часа больше динарія, говорить здёсь языкомъ несомнюнниго права. Въ его словахъ, прежде всего, есть указаніе на "мое" въ отмиче отъ чужого, въ чемъ сущность "психологіи" права собственности. И тутъ ничего нътъ безиравственнаго. Въ самомъ дълъ, развъ христіанину непозволительно думать и чувствовать, что у него есть, напр., свои руки и ноги? Кром'в того, въ словахъ приточнаго хозяина указаны основанія справедливыхъ отношеній между собственникомъ и его работниками: это-право собственника распоряжаться своимъ имуществомъ по своему желанію (-ст. 15), и право работниковъ нолучать плату за дъйствительно произведенную ими работу (-ст. 14).

Развивая свой взглядъ на христіанское отношеніе къ собственности, противники послёдней находять опору для него въ цёломъ рядё евангельскихъ и апостольскихъ изреченій. И, прежде всего, они ссылаются на нерёдкія изреченія, направленныя противъ пресыщенныхъ и самодовольныхъ богачей. "Горе вамъ, богатые!"—возвёщаетъ Самъ І. Христосъ,—"ибо вы уже получили свое утёшеніе. Горе вамъ, пресыщенные нынё! ибо взалчете" (Лук. 6, 24—25). Все почти посланіе ап. Іакова проникнуто этимъ строгимъ отношеніемъ къ богатымъ (Іак. 1, 9—11; 2, 1—7; 4, 13; 5, 1—6). Но здёсь строго осуждается не богатство само цо себѣ, а ложная привязанность къ нему, то эгоистическое употреб-

леніе, которое изъ него ділають богатые. Осуждается ли богатый лишь за то, что онъ богать? Нать, осуждение относится только къ злому богачу, который, живя въ роскопи и праздности, отказываеть инщему въ крупинкахъ, падающихъ со стола его (Лук. 16, 19-31). Богачъ оказывается повиннымъ въ недостаткъ христіанской любы уже потому одному, что эгонстически владветь богатствомъ среди ужасной нищеты многихъ ближнихъ 1), Пока есть въ мір'в нищета, христіанинь, воодушевленный любовью къ людямъ, не долженъ быть эгоистически богатымъ и даже долженъ, если попросять, отдать свою последнюю одежду. Но это не значить, что онь принципіально долженъ отказаться оть собственности и не имъть ничего. Христіанская любовь можетъ мириться съ фактомъ существованія не только собственности, но даже богатства, окружениато угнетающей инщетой, конечно, только въ томъ случав, когда оно удерживается своимъ владвльцемъ въ цъляхъ пріобрътенія наибольшаго количества жизненныхъ средствъ для нуждающихся собратьевъ, или когда является условіемъ, при которомъ онъ можетъ сдёлать людямъ добра больше, чёмъ безъ этого условія 2).

Съ этой точки зрвнія становится понятною столь многимъ неудобопонятная притча Спасителя о неправедномъ домоуправитель (Лук. 16, 1—13), на которую также постоянно указывають богословствующіе отрицатели частной собственности. Пользуйтесь богатствомъ для своихъ истинно-, христіанскихъ цівлей, жакъ-бы такъ училь І. Христось этою притчею Своихъ последователей, съ такою же мудрою. предусмотрительностію, настойчивостію, не жалвя этого богатства "неправеднаго" (т. е. обманчиваго, ненадежнаго, скоропреходящаго), съ какою предусмотрительностію, въ своихъ чисто эгоистическихъ разсчетахъ, поступалъ неправедный: домоуправитель, своимъ плутовствомъ, если не сказать больше ---нечестностію, пріобрътая себъ друзей. Благотворите бъднымъ, нищимъ, вообще требующимъ помощи здёсь на землё, и это ваше благородное христіанское употребленіе имущества ближе привяжетъ къ вамъ людей и поведетъ къ тому, что,

<sup>1)</sup> Потому-то Евангеліе, какъ выражается В. Соловзевз, "жалѣетъ" богачей ("Оправданіе Добра". СПБ. 1903 г., стр. 459).

2) C. Perin. "Ueber den Reichthum in der christilcher Gesellschaft".

Bd. I, s. 26-32,

когда вы "обнищаете" (т. е. приблизитесь къ неизбъжной для человъка смерти), эти ваши истинные друзья, въ свое время вами облагодътельствованные, помогуть вамъ войти въ въчные кровы Отца Небеснаго 1). Умёнье пріобрётать себё друзей, путемъ разумнаго употребленія своего имущества, является однимъ изъ способовъ испытанія нравственнаго характера. Если человъкъ оказывается невърнымъ въ дълахъ житейскихъ, Христосъ смотритъ на него, какъ на человъка, способнаго оказаться невёрнымъ въ дёлахъ большей важности (Лук. 16, 10—12). Богачь, мучившійся въ аду, слишкомъ поздно вспомнилъ своего бъднаго брата, и, такимъ образомъ, не могъ пріобръсть никакихъ друзей своимъ богатствомъ.

Інсусь Христось сказаль Овоимъ ученикамъ: "трудно богатому войти въ царствіе небесное..., удобиве верблюду пройти сквозьигольныя уши, нежели богатому войти въ царство Вожіе" (Мв. 19, 23—24):-вотъ новое библейское основаніе для отрицанія частной собственности противниками ея. Понятно, почему Спаситель считаеть вступленіе въ царство Божіе столь затруднительнымъ (но не невозможнымъ) для богатыхъ: "гдъ сокровище ваше, тамъ будетъ и сердце ваше" (Ме. 6, 21), говорить Онъ. "Никто не можеть служить двумъ господамъ; ибо или одного будеть ненавидёть, а другого либить, или одному станеть усердствовать, а о другомъ нерадъть. Не можете служить Богу и маммонъ" (—ст. 25) 2). І. Христосъ осуждаетъ не богатство само по себъ, а печаль о богатствъ (ст. 22), т. е. эгоистическое пристрастіе къ нему. Богатство скрываетъ въ себъ множество соблазновъ, привлекающихъ сердце богача, создаетъ много дурныхъ привычекъ и лишнихъ потребностей, привязывающихъ его къ вещамъ п проч. Тъмъ не менъе, богатство, въ смыслъ избытка собственности, само по себъ не есть эло предъ Богомъ, какъ утверждаетъ, напр., Л. Толстой 3). Зло можеть быть только въ эгоистической привязанности къ богатству. Конечно, христіанинъ долженъ быть свободенъ отъ служенія маммонв. Но, если онъ долженъ имъть маммону своимъ господиномъ, то это не значитъ, что

<sup>1)</sup> Проф.-прот. Е. И. Аквилоновъ. "Христіанство и соціалъ-демо-кратія въ отношеніи къ современнымъ событіямъ". "Христ. Чт." 1906 г., кн. І. стр. 60.

<sup>2)</sup> Т. е. богатство, являющееся богомъ, господиномъ человъка.
3) "Краткое изложение Евангелия", стр. 87, 89.

онъ не можетъ имъть маммону своимъ слугой, подчиняя ее воль Божіей. Сострадательный самарянинь ни одного намека на осуждение изъ устъ Спасителя не слыхалъ, напротивъ, вся річь Его свидітельствуєть о глубокой къ нему симпатіи. И для этого не потребовалось принести въ жертву все состояніе самарянину, онъ только сдёлаль все, что нужно для страдающаго іудся (Лук. 10, 33—34). Іосифъ Ариманейскій быль "человікь богатый" (Мв. 27, 57), но его богатство не помъщало ему оставаться ученикомъ и даже другомъ Христовымъ (Іоан. 19, 38). Никодимъ, одииъ изъ "начальни-ковъ іудейскихъ" (Іоан. 3; 1), былъ не менъе богать, ибо для погребенія Спасителя онъ съ Іосифомъ принесъ благовонный составъ изъ смирны и алоя, литръ около ста (loan. 19 39),— что могъ позволить себъ только человъкъ состоятельный. И, однако, богатство не воспрепятствовало ему принадлежать къ числу тайныхъ учениковъ І. Христа и не вызвало со стороны последняго осужденія. Напротивъ, беседа Господа съ нимъ дышетъ полнымъ взаимнымъ довърјемъ и поразительною откровенностію (Іоан. гл. 3). Между твмъ какъ, одному евангельскому книжнику, повидимому, не отличавшемуся имущественнымъ достаткомъ, Христосъ въ отвътъ на просьбу позволить быть Его ученикомъ, отказалъ ему въ этомъ (Ме. 8, 19-20), быть можеть, потому, что въ душъ вмъсть съ добрыми чувствовались и своекорыстныя побужденія слідовать за Нимъ 1). И рядомъ съ нимъ призвалъ другого ученика, требуя предоставить мертвымъ погребать своихъ мертвецовъ (—ст. 21—22), равно какъ въ другой разъ призвалъ Левія отъ его сокровищъ и занятій. Въ рядахъ последова-, телей Спасителя мы видимъ еще богатаго друга Его, Лазаря съ, его сестрами и богатаго же сотника (Ме. 8, 5), который не только не получаеть отъ Господа какихъ-либо вразумленій, но и удостоивается особой похвалы. "Іоанна, жена Хузы, домоправителя Иродова, и Сусанна и многія другія" (бывшія, надобно замѣтить, достаточными женцинами) слѣдовали за Іисусомъ, и ихъ достатокъ не только не помѣщалъ имъ быть Его внимательными слушательницами, но онъ удостоились еще "служить Ему имъніемъ своимъ" (Лук. 8, 2—3). Христосъ благословилъ Марію, возлившую на ноги Его дорогіе ароматы и Самъ возлежалъ иногда съ другими на вечеряхъ

<sup>1)</sup> Толковое Евангеліе Михаила, т. І, стр. 156.

богатых людей (Мв. 9, 10; 26, 1; Марк. 2, 15). Онъ возвъстиль спасеніе дому богатаго начальника мытарей—Закхея, хотя тоть не сталь нищимь, а объщаль Господу отказаться лишь оть половины своего имѣнія въ пользу бъдныхъ (Лук. 19, 8—9).

Точно также личное обладание имуществомъ не считалось "зломъ предъ Богомъ" и во времена собственно апостольскія. Мы,—говорить Г. Гольтиманив,—уже въ первое время апостольское находимъ частную собственность іудео-христіанской общинь въ Іоппін (Двян. 9, 36-39) и въ языческо-христіанской общинъ Антіохіи. Эта послъдняя община, только одинъ годъ спустя послъ своего основанія Варнавой и Савломъ, могла часть своего достатка удёлить бъднымъ јерусалимской церкви (Дъян. 11, 29, 30). Имълись средства для благотворенія въ апостольскихъ общинахъ Ахаін и Македоніи (1 Кор. 13, 3; Рим. 15, 26-27). Частная собственность имъла мъсто и въ первой јерусалимской общинъ (Дъян. 12, 12; 21, 16) 1). Здъсь были на ряду съ бъдными, нуждающимися въ помощи, и люди, "которые владвли землями, или домами" и продавали ихъ въ пользу бъдныхъ (Двян. 4, 34). Если богатство, само по себъ, есть "зло предъ Богомъ", то раздавать его нуждающимся значило бы надёлять ихъ эломъ. Кто можеть согласиться съ этимъ! Толстой, слъдуя Штраусу<sup>2</sup>), напрасно старается оправдать свой взглядь на богатство ссылкой на притчу Спасителя о богатомъ и Лазарћ. Ясно, что богачъ осужденъ на адскія муки не за то, что онъ быль богать, а за то, что, по жестокосердечію своему, не дълился своимъ достаткомъ съ убогимъ и нищимъ Лазаремъ 3).

Личное обладаніе собственностію не отрицается и извъстными словами Спасителя о полевыхъ лиліяхъ (Ме. 6, 25—32), на которыя ссылается г. Эриъ, толкуя ихъ въ желательномъ для себя смыслъ: "для уподобленія лиліямъ",—

<sup>1) &</sup>quot;Lehrbuch der Neutestamentlichen Theologie". Bd. l. s. 387—388. Cp. O. Pfleiderer. "Das Urchristenthum" 1887, s. 554—585.

<sup>2)</sup> CM. Pous-deps-Assas. "Theologische Briefe". Bd II, Abth. 2, s. 442-446.

<sup>3)</sup> Проф.-прот. *Т. И. Буткевичъ.* "Нагорная проповъдъ". "Въра и Разумъ" 1891 г., № 23, стр. 610—611.

говорить онъ, --, необходимо перестать думать о томъ, что всть и что пить, не заботиться о завтрашнемъ див, а возможно ли при такомъ состояніи быть связаннымъ собственностію?" і). Конечно, возможно, отвъчаемъ MIA. Непосредственно послё указанныхъ евапгельскихъ словъ читаемъ следующія: "нщите же прежде всего царства Божія и правды Его, и это все (т. е. что всть и что пить) приложится вамъ" (—ст. 33). Итакъ, христіашнъ, главнымъ образомъ, долженъ заботиться объ осуществлении царства Вожія на землів, а къ этому царству уже прилагастся, какъ непременный "придатокъ" царствія, то, что "всть и что пить". Ясно, что I. Христосъ, уча "о лилейной беззаботности", безусловно не отвергаетъ попеченія христіанина объ условіяхъ своего существованія, а смотрить на это, какъ на побочную заботу его о царствъ Божісмъ, получающую свой смыслъ и значеніе отъ этой главной заботы. Христіанинъ, ищущій царства Божія, трудится, пріобр'втасть, и воть ему "дастся" Отцомъ нашимъ Небеснымъ "хлъбъ насущный" не только для него, но и для другихъ. А если онъ совсъмъ не будетъ заботиться о необходимой пищь, то чымь накормить алчущаго, согласно заповъди Спасителя? 2).

Повидимому, болже, чемъ вышеприведенныя священныя изреченія, говорить въ пользу противниковъ частной собственности извъстное наставление І. Христа богатому юношъ (Ме. 19, 16-25; Марк. 10, 17-27; Лук. 18, 18-27). Основываясь на немъ, г. Эрнъ ръшительно заявляетъ, что "освобожденіе отъ имущества и раздача ero нуждающимся является безусловно необходимымъ для всякаго христіанскаго", что "имущество, собственность мъшають, а понужно разстаться, чтобы быть сво-TOMY CL ними и боднымъ". 3) Но едва ли можно вполнъ согласиться съ такимъ пониманіемъ Христова наставленія богатому юношѣ. Спаситель ни мало не быль возмущень богатствомъ юноши, не обличилъ его, какъ хищника, незаконно присвоившаго себъ общественное достояніе. Напротивъ, когда юноща, кото-

¹) Цимир. сочин. "Вопросы жизни" 1905 г., кн. 8—9, стр. 254.

<sup>2)</sup> *К. Григоръевъ.* "Къ вопросу о христіанскомъ отношеніи къ собственности". "Правосл. Собесъдникъ" 1906 г., февраль, стр. 272—273.

3) Цитир. сочин., стр. 252. Ср. Толстого "Краткое изложеніе

Евангелія", стр. 99.

рый велъ примърную жизнь отъ самой свой юности, просилъ у Него наставленія, что ему надобно ділать, чтобы наслівдовать жизнь въчную, Христосъ, прежде всего, отвъчалъ. что онъ долженъ соблюдать заповъди и, между прочимъ, заповъдь "не укради" (Ме. 19, 18; Мрк. 10, 19; Лук. 18, 20), и потомъ только въ видъ совъта указалъ дучшій способъ пользованія имуществомъ: "если хочешь быть совершеннымъ, пойди продай имъніе твое и раздайнищимъ" (Мв. 19, 21; Мар. 10, 21; Лук. 18, 22). Здёсь, такимъ образомъ, нельзя не видёть полнаго признанія законности права на личное владеніе. І. Христосъ, говоря богатому юношъ: "все", что имъсшь, продай u раздай, очевидно, ставить его не въ отрицательное, а именно положительное отношение къ собственности, признаетъ за нимъ право лично и самостоятельно распоряжаться имуществомъ 1) по своему усмотренію, заповедуєть ему служить имъніемъ во имя Бога ближнему. Раздача имущества нищимъ вмъняется юношъ въ добродътель, но эта раздача, конечно, не имъла бы никакой нравственной цэны, если бы она была дъломъ одной правды, а не и милости, т. е. если бы юноша, употребляя свою собственность въ пользу бъдныхъ, только возвращалъ законнымъ наслъдникамъ то, чъмъ онъ незаконно владель.

Впрочемъ, евангельскій юноша, какъ видно, былъ человѣкъ своеобразный, и потому Спаситель могъ имѣть по отношенію къ нему особыя намѣренія. Весьма возможно, что юноша (который послѣ извѣстнаго совѣта Христова "отошелъ съ печалью"—Мо. 19, 22; Мрк. 10, 22; Лук. 18, 23) былъ такъ страстно привязанъ къ своему богатству, 2) что для освобожденія отъ этого нравственнаго недостатка нуждался въ полномъ отреченіи отъ имущества, какъ бы въ своего рода хирургической операціи, чтобы не служить двухъ господамъ. Поэтому, Спаситель и предложилъ ему раздачу имѣнія, какъ лѣкарство, какъ педагогическую мѣру, примѣнительно къ его индивидуальному характеру. 3) Отсюда слѣдуеть, что если богатство порабо-

<sup>1)</sup> За такое именно самостоятельное распоряжение своимъ имуществомъ христіанинъ и дасть отвъть на послъднемъ судъ (Ме 25, 84—45).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. C.F. Keil. "Commentar über das Evangelium des Matthäus". Leipzig, 1877, s. 305. Th. Zahn". Das Evangelium des Matthäus. Leipzig, 1903, s. 592.

<sup>3)</sup> B. Weiss. "Das Matthäus Evangelium". Halle, 1876, s 437.

щаетъ себъ христіанина, препятствуетъ ему всем душею служить Богу и ближнимъ, то онъ обязанъ отказаться отъ него. Но этой обязанности не существуетъ для тъхъ, кто и въ обладаніи имуществомъ сохраняетъ увъренную въ себъ свободу духа. "Можно",—говоритъ С. Булгажовъ,—"имъть обширную собственность, и быть отъ нея духовно свободнымъ... и, наоборотъ, можно быть бъднымъ, неимъющимъ почти никакой собственности, и сгорающимъ отъ чувства любостяжательности. Возможно, что такое чувство не только не будетъ побъждено пріобрътеніемъ собственности, но будетъ еще больше распаляться какъ страсть къ золоту у Скупого рыцаря, такъ что единственная реальная надъ нимъ побъда можетъ быть совершена не извиъ, по изнутри", 1) т. е. путемъ внутренняго свободнаго господства надъ собственностію. А чтобы достигнуть такого господства надъ собственностію, нужно имъть ее и управлять ею въ цъляхъ общаго блага.

Следование за Господомъ имфетъ многоразличные виды или формы (Лук. 6, 38; 8, 8; 11, 41; 12, 15, 33); но наставленіе І. Христа богатому юношѣ: "приходи, послѣдуй за Мною, взявъ крестъ" (Мрк. 10, 21; Мө. 19, 21; Лук. 18, 22) даетъ понять, что следование за Христомъ здесь получаеть более спеціальный смысль. Возможно именно то, что Господь хотълъ взять этого пылкаго (Мрк. 10, 17) и чистаго (ст. 20) юношу въ число Своихъ учениковъ, чтобы потомъ поручить ему дъло благовъстія. Но съ путешествіемъ изъ города въ городъ, изъ селенія въ селеніе, постоянно отрывающимъ отъ домовъ и имъній, владъніе собственностію было несовмъстимымъ, какъ это подтверждается примъромъ жизни Самого І. Христа и Его апостоловъ (Мо. 4, 20—22; 19, 27; Марк. 1, 18, 20; Лук. 5, 11, 19, 28). По этой причинъ юношъ нужно было отказаться отъ всего, что онъ имълъ; но юноща не мотъ стать ученикомъ Христовымъ. Только "служители слова" (Дъян. 6, 41) могутъ отрекаться отъ своего имущества и содержаться на счеть другихъ (Мо. 11, 10; Лук. 10, 7); для большинства же христіанъ, живущихъ въ обычныхъ условіяхъ, наиболъе подходящимъ способомъ служенія Господу является свободное распоряжение и завъдывание ввъреннымъ имъ отъ Бога состояніемъ на пользу общую. Они должны

<sup>1) &</sup>quot;Церковь и соціальный вопросъ". "Вопросы религіи" 1908 г. Вып. І, стр. 328.

оставаться собственниками, къ нимъ именно обращается Евангеліе съ своими наставленіями (ими только выполнимыми): благотворите, взаймы давайте, накормите голодныхъ, напоите жаждущихъ, одёньте нагихъ, и такой причины къ отказу отъ собственности, какая была у апостоловъ, для нихъ не существуетъ. Все это даетъ основаніе думать, что предложеніе Спасителя юношть не имтеть значенія общеобязательной заповтьи.

Едва ли является безусловно обязательнымъ для всякаго христіанина и наставленіе Спасителя—продавать все и раздавать въ видъ милостыни (Лук. 12, 33),—ссылкой на которое Л. Толстой также обосновываеть свое отрицательное отношеніе къ частной собственности. 1) И въ этомъ случать Господь, повидимому, имълъ въ виду не всъхъ своихъ послъдователей, а только свое малое стадо (—ст. 32), готовое послъдовать за Нимъ, т. е. ближайщихъ учениковъ Своихъ или апостоловъ, въ противоположность, быть можетъ, "тысячамъ народа", тъснивщимся около Него (—ст. 1).

Но, если, не отступая отъ буквальнаго смысла Христова изреченія: "продавайте имфнія ваши, и давайте милостыню", будемъ понимать его въ отношеніи ко всюму христіанамъ, то все же намъ думается, что здесь не только неть отрицанія собственности, но, напротивъ, предполагается, какъ фактъ, существование ея: лишь собственное можно продавать и раздавать. Но могутъ возразить, что, если христіанинъ, по заповъди Спасителя, продавши, раздастъ все, что имъетъ, то онъ навсегда останется безъ собственности. Однако, "давать милостыню", по смыслу той же заповёди, христіанинъ долженъ въ теченіе всей жизни свосй; а для этого онъ долженъ имъть, пріобрѣтать и трудиться, согласно наставленію ан. Павла: "усердно старайтесь о томъ, чтобы жить тихо, делать свое двло и работать своими собственными руками" (1 Оесс. 4, 11); "если кто не хочеть трудиться, тоть и не вшь" (2 Өесс. 3, 10); трудись, дълая своими руками полезное, чтобы было изъ чего удълять (активная, личная отдача) нуждающемуся" (Ефес. 4, 28). Таковъ уже нравственный міропорядокъ Божій, что владёніе и пользованіе земными благами перазрывны съ трудомъ. Трудъ есть источникъ

<sup>1)</sup> Краткое изложеніе Евангелія", стр. 64.

собственности, и христіанинъ долженъ трудиться и имѣть, чтобы помогать во имя Божіе людямъ.

Вслѣдъ за соціалистами 1), Толстой 2), Эрнъ 3) и др. основаніе для отрицательнаго взгляда на собственность думають видѣть, наконецъ, въ фактѣ "общенія имуществъ", практиковавшагося на самой зарѣ христіанства, среди первенствующихъ христіанъ ісрусалимской общины, которая всецѣло проникнута была духомъ евангельскаго ученія. Жизнь этой самой первой христіанской общины—"матери всѣхъ общинъ" 1),—говорятъ они,—построена была на коммунистическихъ началахъ. Хотя ошнбочность этого сужденія довольно ясна для каждаго, кто можетъ и хочетъ вникнуть въ данный предметъ, однакожъ мій не считаемъ неумѣстнымъ остановиться нѣсколько подробнюе на разборѣ ложнаго воззрѣнія на характеръ общиннаго быта первыхъ ісрусалимскихъ христіанъ.

То мъсто книги Дъяній апостольскихъ, которое вводить противниковъ частной собственности въ заблужденіе, читается такъ: "Всъ върующе",-говорится здъсь,-"были вм'вств, и им'вли все общее. И продавали им'внія и всякую собственность, и разділяли всімь, смотря по нужді каждаго; и каждый день единодушно пребывали въ храмв и, преломляя по домамъ хлѣбъ, принимали пиццу въ веселій и простотъ сердца, хваля Бога и находясь въ любви у всего народа". (Дѣян. 2, 44—47). Дѣйствительно, въ первенствующей церкви у христіанъ въ Іерусалимъ, какъ очевидно изъ приведенныхъ словъ, все было общее; но это явленіе, какъ очевидно оттуда же, было чисто нравственнымъ, а не соціально-экономическимъ. Откуда оно возникло? Вся тапна его раскрывается въ немногихъ словахъ Денній: "у множества увъровавшихъ было одно сердце и одна душа" (Дѣян. 4, 32). Туть право собственности оставалось законнымъ правомъ; только лица, связанныя между собою теснейшимъ со-

<sup>1)</sup> Карлъ Каумскій. "Изъ исторіи общественныхъ теченій" ("Исторія соціализма"). Т. І. СПБ. 1906 г., стр. 25—28.

<sup>2)</sup> Сочиненія гр. Л. Н. Толстого, т. XIV. Изд. 3. Москва, 1895 г. Повъсть: "Ходите во свътъ".

<sup>3) &</sup>quot;Христ. отношеніе къ собственности". "Вопросы Жизпи" 1905 г., кн. 8—9, стр. 261—266.

<sup>4)</sup> Zahn. Skizzen aus dem Leben der alten Kirche. "Lepzig, 1898 r., s. 109

юзомъ вѣры и любви и составлявшія сравнительно небольшое общество, свободно отрекались отъ своего права и не хотѣли имѣть ничего отдѣльнаго отъ другихъ: "никто ничего изъ имѣнія своего не называлъ своимъ, но все у нихъ было общее... не было между ними никого нуждающагося; ибо всѣ, которые владѣли землями, или домами, продавали ихъ, приносили цѣну проданнаго и полагали къ ногамъ апостоловъ и каждому давалось, въ чемъ кто имѣлъ нужду" (—ст. 32, 34—35).

Итакъ, между описаннымъ здѣсь общеніемъ имуществъ у первенствующихъ христіанъ и тѣмъ идеаломъ, который составляетъ предметь, такъ называемыхъ, коммунистическихъ стремленій нѣтъ ничего въ сущности сходнаго. Детальное разсмотрѣніе указаннаго мѣста книги Дѣяній приведетъ насъ къ тому-же заключенію.

Двеписатель говорить, что никто изъ владвльцевъ не называль собственныхъ имвній своими. Ясно, что, по крайней мфрф, у нфкоторыхъ изъ іерусалимскихъ христіанъ были свои имѣнія, какъ это достовѣрно извѣстно, напр., о Маріи, матери Іоанна Марка, имѣвшей собственный домъ въ самомъ Іерусалимъ (Дъян. 12, 12), и объ одномъ изъ "давнихъ учениковъ" апостольскихъ, Мнасонъ Кипрянинъ, у котораго апостолы имъли временное жительство (Двян. 21, 16). Итакъ, заключаеть Венгель, "собственность владенія не была окончательно нарушена" въ јерусалимской христіанской общинѣ 1). Если же имвніями, принадлежавшими тому или другому владёльцу, пользовался каждый нуждавшійся членъ этой общины, то совсвмъ не потому (какъ утверждаютъ отрицатели частной собственности), что они составляли коллективную собственность общинъ, а только потому, что на это было доброе cornacic владвльцевъ, готовыхъ прійти на по-мощь своимъ бъдствующимъ братіямъ. Такимъ образомъ, коммунизма въ соціалистическомъ смыслів не было между первыми іерусалимскими христіанами, была только живая любовь христіанская, которая "не ищетъ своего" (1 Кор. 13, 5) и не отказываеть ни въ чемъ нуждающемуся. Эта ихъ любовь вытекала изъ самого существа христіанской

¹) Cm. y G. U. Lecher'a, "Die Apostelgeschichte" Leipzig, 1869 s. 18. Cp. Otto Lockler "Das Evaugelium nach Tohannes und die Apostelgeschichxe München, 1894 s. 191.

въры и проповъдывалась апостолами на основанін ученія, слышаннаго ими изъ устъ Самого Господа. "Во всемъ показаль я вамъ,-говорить ан. Павелъ,-что такъ трудясь надобно поддерживать слабыхъ, и памятовать слова Господа Інсуса; ибо Онъ Самъ сказалъ: блаженнъе давать, нежели принимать" (Дъян. 20, 35).—Это была та братская любовь, которую внушалъ ан. Іоаннъ, говоря: "Дъти мои! Станемъ любить не словомъ или языкомъ, но дъломъ и истиною« (Іоан. 3, 18). Очевидно, у христіанъ перваго времени не было противоръчія между ихъ върованіемъ и жизнію. Они настолько проникались духомъ ученія Христова о любви, что оно не могло не выражаться въ ихъ вибишей жизни. Потому всв тв между ними, которые владвли имуществомъ, такъ одущевлялись этимъ ученісмъ, что продавали его и цену проданнаго приносили къ апостоламъ, чтобы каждому давалось, въ чемъ кто имвлъ нужду. Для нихъ было нравственно невозможнымъ относиться безучастно къ положению другъ друга, какъ невозможно это между родными братьями и сестрами, искренно любящими другъ друга. Поэтому, они не иначе называли другъ друга, какъ братьями и сестрами<sup>1</sup>). Это было царство *первой* совершенной любви христіанской, полнъйшее осуществление, какое только возможно въ міръ семъ, того славнаго идеала, который прекрасно выраженъ въ словахъ Двеписателя: "всв же вврующіе были вмюстю", или, еще лучше, въ словахъ Псалмопввца: "Се, что добро, или что красно, но еже жити братіи вкупто" (Пс. 102, 1), т. е. въ духовномъ (а не внъшне-пространственномъ) любящемъ взаимообщеніи (animorum consensus).

И воть, пока духь этой взаимной братской любви не ослабёль среди христіанъ, поддерживалось въ христіанскихъ общинахъ не только этого возвышеннёйшаго вёка Церкви, но и двухъ ближайшихъ къ нему вёковъ, и "общеніе иму-

<sup>1)</sup> О семейном характер отношеній между первенствующими христіанами см.: В. И. Экземплярскаго, "Ученіе древней Церкви о собственности и личности". Кіевъ, 1910 г., стр. 23; Улюриа, "Христіанская благотворительность въ древней Церкви". СПБ. 1900, г., стр 71; А. Неандера, "Geschichte der Pflanzung und Leitung der christlichen Kirche". Gotta, 1862, s. 29—30.

ществъ", какъ идеальная норма имущественныхъ отношеній христіанъ. Временно, повидимому, прекратившееся въ іерусалимской общинъ по причинъ разрушенія самого города (въ 70 г.), 1) оно продержалось въ Церкви до временъ апостоловъ, когда пламень любви Христовой еще ярко горфлъ въ сердцахъ христіанъ, преследуемыхъ язычниками. Въ самомъ деле, вотъ слова св. Іустина: "прежде мы боле всего заботились о снисканіи богатства и имфнія; нынф и то, что имфемь, вносимъ въ общество и дилимся со всякимъ нуждающимся". 2) А вотъ слова Тертулліана: "Все у насъ общее, псключая женъ". 3) Если бы и въ современныхъ христіанскихъ обществахъ былъ такой же духъ любви, какъ у христіанъ первыхъ въковъ, сами собой поддерживались бы между ними тв идеальныя имущественныя отношенія, какія имвли мвпервоначальныхъ христіанскихъ общинахъ. Но, когда у членовъ теперешняго общества христіанъ, забывшаго евангельскія завёты братолюбія, не только "не одно сердце и не одна дуща", но, напротивъ, почти каждый изъ нихъ думаетъ только о себъ, возможно-ли, при такомъ нравственномъ состояніи общества, мечтать, по примъру соціалистовъ, о возвращеніи человічества къ идеальному устройству матеріальнаго быта первобытнаго христіанскаго обще ства? Желать возстановить между людьми идеальныя имущественныя отношенія, существовавшія у христіанъ перваго времени, не заботясь въ то-же время о возстановленіи между ними тёхъ нравственныхъ свойствъ, какими отличались члены первоначальнаго христіанскаго общества,—это лишь сладостная мечта, которою можно услаждаться мысленно, но которая, къ великому прискорбію, совершенно несбыточна. "Предположимъ", -- говоритъ Мартенсенъ, -- "что сегодня всъ будуть им'вть равное богатство, но завтра же появится много людей, которые полученное ими имущество уже проживуть, а другіе вступять во владёніе имъ". 4)

<sup>1)</sup> См. Эр. Ренаиз. "Апостолы". СПБ. 1907 г., стр. 198.

<sup>2)</sup> Первая апологія, гл. 14. Памятники древн. христ. письменности въ русск. переводъ. М., 1862 г., стр. 49-50. 3) Апологія, гл. 39. Русск. перев. Карнеева.

<sup>4) &</sup>quot;Христіанское ученіе о нравственности", т. II, стр. 374.

Какъ справедливо говорять не только нѣкоторые западные экзегесты, 1) но и соціалисть Каутскій 2), іерусалимское общеніе имуществь было "коммунизмомъ потребленія" продуктовъ труда, а не коммунизмомъ въ сферѣ самаго труда и производства. Первые христіане, дѣйствительно, продавали имѣнія свои и отдавали въ общее пользованіе. Если такъ, то это коммунизмъ совсѣмъ не тотъ, который проповѣдуется соціалистами.

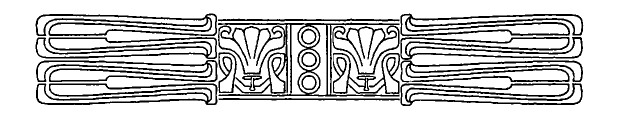
Проф.-прот. Н. Стеллецкій.

(Продолженіе будеть).



<sup>1)</sup> Мейерг-Вендг. "Krit. exeg. Handbuch über die Apostelgeschichte". Göttingen, 1882, s. 94; Фелгменг. "Die Apostelgeschichte übersetzt und erklärt". Freiburg, 1892, s. 95 и др.

<sup>2) &</sup>quot;Geschichte des Socialismus". Stuttgart, 1898. Bd. I. s. 24, 26.



## Динамическій атомизмъ Канта (и Восковича) и динамическій атомизмъ нов'єйшій.

Природа, при непосредственномъ взглядѣ на нее, представляетъ изъ себя безчисленное множество различныхъ предметовъ съ самыми разнообразными свойствами величины, формы, цвѣта и т. д. Но это разнообразіе, наблюдаемое нами, не есть что-либо постоянное и неизмѣнное: въ природѣ все течетъ и измѣняется. Предъ нашими взорами постоянно идетъ смѣна однихъ предметовъ и явленій другими. Разумъ человѣческій, одаренный отъ природы стремленіемъ постигать явленія въ ихъ существѣ, когда обращаетъ свой взоръ на природу, старается въ разнообразномъ найти единое, въ измѣнчивомъ—неизмѣнное. Это единое, неизмѣнное субстанціональное начало, лежащее въ основѣ внѣшняго міра, на научнофилософскомъ языкѣ, обыкновенно, называется матеріей.

Матерія, какъ феноменъ, ясна: опа непосредственно открывается нашимъ чувствамъ въ различныхъ предметахъ и явленіяхъ. Матерія же, какъ субстанціональное начало или какъ причина, производящая предметы и явленія, представляетъ собой проблему, которую надо рѣшить. Кратко говоря, сущность проблемы относительно матеріи состоитъ въ томъ, чтобы перейти отъ матеріи, какъ она кажется, къ матеріи, какъ мы должны ее мыслить. Само собой разумѣется, эта проблема должна рѣшаться главнымъ образомъ при помощи разума, а не внѣшнихъ чувствъ, потому что чувства знакомятъ насъ только съ феноменальной стороной дѣйствительности; и только лишь разумъ, пользуясь данными чувствъ, чрезъ переработку и углубленіе въ нихъ можетъ сдѣлать выводъ от-

носительно субстанціональнаго начала матеріи. Отсюда слѣдуеть, что всѣ рѣшенія (теоріи) проблемы матеріи спекулятивнаго характера.

Если мы теперь зададимъ себѣ вопросъ, какъ философское сознаніе на протяженіи историческаго процесса рѣшало проблему матеріи, то даже бѣглый экскурсъ въ исторію философіи приведетъ насъ къ заключенію, что въ большинствѣ случаевъ философская мысль эту проблему рѣшала въ смыслѣ атомизма, хотя иногда и оспаривала матеріалистическое пониманіе атомовъ 1).

Въ наши популярные учебники по физикћатомистическая теорія до того въвлась, что долго принималась за догму. Такая популярность атомизма, особенно среди естествознанія объясняется, конечно, твмъ, что онъ является наиболве пригоднымъ методологическимъ принципомъ (пріемомъ) при выясненіи различныхъ предметовъ и явленій пророды. И только въ новвишее время матеріалистическій атомизмъ потерпвлъ полное крушеніе.

Какъ и всякая популярная теорія, атомизмъ имѣетъ множество противъ себя возраженій. Главнымъ изъ нихъ, изъ котораго въ сущности выходять всв возраженія противъ атомизма, состоить въ томъ, что въ этой теоріи атомъ матеріи, какъ субстанціональное начало, не отличается отъ атома матеріи, какъ феномена, смѣшивается съ нимъ. Отсюда въ атомизмѣ возникаютъ трудности, которыя онъ не въ состояніи разрѣшить. Указанное возраженіе противъ атомизма далеко не новое: съ теченіемъ времени съ нимъ стали считаться и нѣкоторыя изъ атомистовъ. Они отбросили признакъ вещественности въ атомахъ и признали ихъ невещественными

<sup>1)</sup> Въ самомъ дѣлѣ, насколько популярна атомистическая теорія въ философіи и естествознаніи показываеть бѣглый перечень главныхъ представителей этой теоріи. Основателями атомизма были греч. философы Левкиппъ и Демокритъ (въ V в. дс Р. Х.), хотя слѣды его мы видимъ въ глубокой древности—въ ученіи индійскаго философа Канады. Атомизмъ раздѣлялъ и Эпикуръ (въ 3 в. до Р. Х.). Въ новой философіи возобновителями атомизма обыкновенно считаются философъ Госсенди и физикъ Бойль (XVII). Но особенно широкое распространеніе атомизмъ получилъ въ XVIII и XIX вѣкахъ, главнымъ образомъ въ естествознаніи и среди философовъ преимущественно матеріалистическаго направленія. Такими въ XVIII в. являются—Дидро, Ля-Меттри, Гельвецій, баронъ Гольбахъ, Кондильякъ и др.; въ XIX в.—Вюхнеръ, Фохтъ, Молешоттъ и др.

центрами исхожденія силь, производящихь вещественный феноменъ. Отсюда и преобразованный такимъ атомизмъ, какъ представляющій изъ себя соединеніе атомизма и динамизма, получилъ новое названіе—именно, динамическаго атомизма. Этотъ переломъ въ атомизмъ, съ которымъ онъ перешель въ новую стадію развитія, совершился въ XVIII въкъ. Хотя слъды его мы видимъ уже въ XVII в. (у Лейбница). Эту реформу въ атомизмъ произвелъ Кантъ, поэтому мы его съ полнымъ правомъ можемъ считать творцомъ динамическаго какъ направленіе, сообщенное Кантомъ Такъ атомизма. атомизму, въ последующее время после него все более и болће украплялось и развивалось въ философскомъ и научномъ сознанін и въ настоящее время динам. атомизмъ имфетъ громадное количество последователей (электронная теорія) то не безъинтересно сопоставить между собой динамическій атомизмъ Канта и новейний и посмотреть, насколько послъдній ушелъ впередъ и насколько сохранилъ начала, возвъщенныя Кантомъ. Въ этомъ заключается задача даннаго очерка. Планъ нашего очерка ясенъ: изложение динамическаго атомизма Канта и современнаго ему динамическаго атомизма Босковича и сравнение ихъ между собой; изложение динамическаго атомизма новъйшаго (Гартмана и электронная теорія) и сравнение его съ динамизмомъ Канта.

Субстанціональной основой всего матеріальнаго Кантъ считаеть монады или атомы 1).

Монады просты, т. е. не состоять изъ такихъ частей, которыя могли бы существовать отдёльно и независимо другь отъ друга. Всё тёла состоять изъ монадъ и представляють изъ себя только аггрегатъ этихъ первичныхъ и абсолютно простыхъ субстанцій. Всякая монада, несмотря на то, что находится въ пространствё, которое, какъ сложное, безконечно дёлимо, не просто находится въ немъ, какъ напр., математическая точка, но наполняетъ его 2).

<sup>1)</sup> Динамич. атомизмъ Канта изложенъ имъ въ его сочиненін подъ заглавіємъ: Metaphysicae cum geometria usus in philosophia naturali sen Monadologia physica. 1756 г. Русскій переводъ П. А. Флоренскаго. 1905 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Интересны соображенія Канта относительно безконечной дѣлимости пространства и вытекающій изъ нихъ взглядъ па самое пространство. "Везконечную дѣлимость пространства Кантъ доказываетъ геометрически и приходитъ къ заключенію, что оно не состоитъ

Наполняя безконечно дёлимое пространство, монада не лишается главнаго своего свойства-простоты, такъ какъ пространство есть явленіе вившняго отношенія монадъ, а не внутренняго, а отсюда следуеть, если въ пространстве и происходить деление внешняго отношения монады, то по своему субстанціональному внутреннему началу монада является абсолютно простой. 1) Монады наполняють пространство своею деятельностью, которая выражается въ томъ, что каждая монада препятствуеть другимъ монадамъ приблизиться къ ней и перейти за сферу ся двятельности. Очевидно та дъятельность, благодаря которой каждая монада занимаеть опредъленную сферу, есть дъйствіе силы непроницаемости или дъйствіе силы отталкивательной. Однако, для возможнаго существованія матеріи, а отсюда сложныхъ тіль, одной отталкивательной силы въ монадахъ не достаточно. Если бы монады имъли одну отталкивательную силу, то каждая изъ нихъ своею дъятельностію напоминала бы безконечное пространство, а не опредъленный объемъ его, такъ что изъ монадъ не образовалось бы никакое сложное тъло. Необходимо отталкивательной силь противопоставить другую силу противоположную по своимъ дъйствіямъ. Таковой и является сила притягательная, которая действуеть въ направленіи противоположномъ силъ отталкивательной, т. е. производитъ сближеніе. Об'в указанныя силы необходимы для существованія матеріи и сложныхъ тёлъ. Чрезъ одну отталкивательную силу, какъ уже мы сказали, невозможно существованіе матеріи и тълъ, такъ точно и чрезъ одну силу притяженія, потому что при наличности ея одной всѣ части матеріи слились бы въ одинъ математическій центръ и пространство.

изъ простыхъ частей. А отсюда слѣдуетъ, что оно "не причастно субстанціональности и есть явленіе внѣшняго отношенія единицъ монадъ".

<sup>1)</sup> Въ самомъ дѣлѣ, раздѣляя чертой на двѣ части внѣщнее наполненіе одной монады (пространство занимаемое ей), мы не лишаемъ ее простоты, такъ какъ то, что находится съ обѣихъ сторонъ раздѣляющей линіи, не сохраняетъ самостоятельнаго существованія, а это и требуется непремѣнно для реальнаго дѣленія, уничтожающаго простоту. То, что находится по обѣимъ сторонамъ раздѣляющей линіи, есть произведеніе одной и той же субстанціи и "найти въ ней какую либо множественность, говоритъ Кантъ, вовсе не значить разорвать на части самую субстанцію".

осталось бы пустомъ безъ матеріи. Такимъ образомъ, только при совм'єстномъ д'єствіи общихъ этихъ силъ возможно существованіе матеріи.

Изъ природы каждой ихъ силъ вытекаетъ и законъ ихъ проявленія. Такъ какъ отталкивательная сила дъйствуетъ изъ центра сферы, занятой монадой, то, очевидно интенсивность ея убываетъ соотвътственно увеличенію разстоянія и такъ какъ далъе дъйствіе отталкивательной силы состоитъ въ наполненіи той сферы, которая занята монадой, а сферическія пространства относятся, какъ кубы разстояній, то, соотвътственному этому, отталкивательныя силы будуть измъняться въ отношеніи кубовъ разстояній отъ центра дъйствія. Такъ какъ притягательная сила дъйствуетъ въ противоположномъ направленіи силы отталкивательной и граница ея, откуда она начинаетъ свое дъйствіе, будетъ сферическая поверхность, то, очевидно, интенсивность ея по мъръ приближенія къ центру сферы постепенно будетъ ослабъвать, а такъ какъ далъе поверхности концентрическихъ шаровъ растутъ и убываютъ пропорціонально квадратамъ ихъ радіусовъ, а силы притяженія имъютъ сферу своей дъятельности на поверхности шара, то отсюда вытекаетъ законъ силы притяженія: она дъйствуетъ въ обратномъ отношеніи квадратовъ разстоянія. Вслъдствіе того, что силы дъйствуютъ неодинаково—именно, отталкивательная сила убываеть въ гораздо боль-

Вслвдствіе того, что силы двйствують неодинаково—именно, отталкивательная сила убываеть въ гораздо большемъ отношеніи, чёмъ сила притягательная, то силы на извъстномъ разстояніи отъ центра монады будуть находиться въ состояніи равновъсія. И эта поверхность равновъсія будеть объемомъ монады. Она является границей для силь отталкивательной и притягательной. Между собой монады могуть отличаться только силой своей дъятельности, при этомъ отталкивательная и притягательная сила одной монады одинаково должны отличаться отъ этихъ же силъ въ прочихъ монадахъ, т. е. во сколько притягательная сила одной монады больше притягательной силы другой монады, въ столько же разъ превосходитъ и отталкивательная сила одной монады другую. Каждая монада обладаетъ силой инерціи, слъд. и массой. Сила инерціи тъла есть сумма силъ инерціи всъхъ составляющихъ ее монадъ.

Такъ какъ монады по силъ своей дъятельности разиятся между собой, то отсюда и сила инерціи у каждой мо-

нады различна. Инерція необходима въ каждой монадъ, а отсюда и въ каждомъ твлв, по слвдующимъ соображеніямъ: во-первыхъ, не имъя инерціи каждая монада приводилась бы къ покою любымъ безконечно-малымъ препятствіемъ, во-вторыхъ, сама не могла бы служить источникомъ движенія для другихъ монадъ. Вслёдствіе разницы инерція въ различных в монадахъ происходитъ то, что илотность тёлъ неодинакова, гдъ больше инерціи, тамъ и плотность значительнёй. Такъ какъ притягательная и отталкивательная сила монадъ действують по всемь направленіямь пространства и при этомъ непрерывно, то пространство сплошь наполнено и нътъ въ немъ пустоты. Такимъ образомъ, по Канту, матерія состоить изъ монадъ, которыя представляють изъ себя центры силь притягательныхь и отталкивательныхь, протяженная же матерія есть продукть взаимодійствія этихь притягательныхъ и отталкивательныхъ силъ.

Кантъ свою теорію изложилъ въ физической монадологін, которая вышла въ свёть въ 1756 году. Почти въ то же время именно-въ 1759 г. вышла въ свъть книга Босковича подъ заглавіемъ Theoria philosophiae naturalis, въ которой излагается почти буквально такая же теорія, какая заключается и у Канта. 1) Хотя указанная книга Босковича вышла въ 1759 году, т. е. спустя три года послъ кантовской монадологіи, но Босковичь уже въ 1747 году выпустиль книгу, въ которой излагалась почти такая же теорія, какая впослъдствіи (очевидно, въ окончательно-редактированномъ видъ) имъ была изложена въ сочинени за 1759 г. Невольно напрашивается вопросъ: не имелъ ли Кантъ при изложеніи своей теоріи сочиненія Босковича за 1747 годъ? Этотъ вопросъ напращивается тэмъ болье, когда мы сопоставляемъ теорію Канта и Босковича. Вотъ кратко сущность его теоріи. По Босковичу, матерія состоить изъ непротяженныхъ точекъ, расположенныхъ въ пространствъ и раздъленныхъ между собой безконечно-малыми промежутками (интервалами). То-

<sup>1)</sup> Указанное сочиненіе Босковича съ сокращеніемъ нѣкоторыхъ частей на латин. языкѣ помѣщено у Techner-а въ его Üeber die phisikalische und philosophishe atomenlehre. 239—244. Leipzig 1864 г. Этой книгой мы и воспользовались при изложеніи теоріи Босковича, а также книгой Розенберга. Очеркъ исторіи физики. Част. ІІ-ая 1883—94.

чки эти обладають инерціей и нѣкоторой активной силой, благодаря которой онѣ притягиваются или отталкиваются между собой. Дъятельная сила, лежащая въ основъ каждой точки, измъняется, т. е. переходить въ притягательную и отталкивательную силу, смотря по положенію точекъ, по слъдующему закону. На самыхъ небольшихъ разстояніяхъ между двумя точками активная сила является отталкивательной и по мфрф уменьшенія разстоянія между этими точками постепенно возрастаеть и увеличивается и дълается безконечно-большой, особенно, когда разстояние приближается къ нулю. Вследствіе громадной интенсивности отгалкивательной силы на безконечно-малыхъ разстояніяхъ, точки не могутъ войти въ непосредственное соприкосновение и слиться между собой. Съ увеличеніемъ же разстоянія между точками. отталкивательная сила постепенно ослабъваеть и, уменьшаясь до нуля, переходить въ силу притягательную. Притягательная сила по мъръ увеличенія разстоянія между точками наростаетъ, достигаетъ высшей интенсивности, потомъ по мъръ уменьшенія разстоянія между точками (вслъдствіе притяженія) начинаеть ослаб'ввать, доходить до нуля и снова переходить въ силу отталкивательную. Такимъ образомъ при наименьшихъ разстояніяхъ точки обладаютъ отталкивательной силой, а при большихъ разстояніяхъ-притягательной; въ концъ концовъ получается безконечное отталкиваніе на безконечно-малыхъ разстояніяхъ, а на большихъ разстояніяхъ притяженіе, согласно Ньютоновскому закону обратной пропорціональности квадратовъ разстояній. Босковичъ предполагаеть безчисленныя переходныя ступени между притягательными и отталкивательными силами, которыя онъ поясняеть графически посредствомъ кривой линіи для выя-сненія сціпленія, упругости, тяжести и т. д. Такимъ обра-зомъ, по Босковичу, атомы—точки—наполняють пространство обнаруженіемъ силы и матерія есть ничто иное, какъ про-дуктъ этой силы, собственно, результать равновѣсія оттал-киванія и притяженія. Такъ какъ силы дѣйствуютъ по всѣмъ направленіямъ въ пространствъ, то пустоты въ пространствъ быть не можетъ. Уже это краткое изложеніе теоріи Босковича показываеть, насколько теорія Канта сходна съ ней. Въчастности, это сходство выражается въ слъдующемъ. Во—первыхъ, Кантъ смотритъ на атомъ, какъ на центръ силъ, Босковичъ, -- какъ на дъятельную силу; во -- вторыхъ, Кантъ предполагаеть въ каждомъ атомъ двъ силы-притягательную и отталкивательную, Босковичъ, хотя видитъ въ атом в одну силу, но такую, которая на извъстном в разстояни отъ центра атома переходить то въ отталкивательную, то въ притягагельную; въ-третьихъ, тотъ и другой указываютъ одни и тв же законы для отталк. и притягат. силъ; въ-четвертыхъ, тоть и другой признають силу инерціи въ каждомъ атомъ; въ-пятыхъ, тотъ и другой на матерію смотрять, какъ на результать равновъсія отталкиванія и притяженія; въ-шестыхъ, тотъ и другой отрицають возможность пустоты въ пространствъ и признають дъйствіе на разстояніи.

Хотя теорія Канта очень родственна теоріи Босковича и это невольно подкупаеть насъ къ тому выводу, что Кантъ пользовался теоріей Восковича при изложеній своей, тъмъ не менте, теорія его возникла совершенно независимо отъ теоріи Босковича; какъ это утверждають изследователи философіи Канта 1). Такъ же и Босковичь, выпуская свою книry philosophia natlralis въ 1759 году, т. е. спустя 3 года послѣ выхода монадологіи Канта, не пользовался этой послъдней при изложении своей теоріи, такъ какъ, указывая въ своемъ сочинении источники, изъ которыхъ онъ заимствовалъ данныя для своей теоріи, не указываетъ, однако, между ними монадологіи Канта 2). Что очень близкія по содержанію теоріи Канта и Босковича возникли одновременно и независимо другъ отъ друга, въ этомъ, кажется, нътъ ничего удивительнаго; исторія знаеть несколько такихъ случаевъ. Такъ, итальянскій ученый Маркони и нашъ Поповъ въ одно время открыли безпроволочный телеграфъ и независимо другъ оть друга. Открытія Маркони и Попова возникли одновременно потому, что предшествующее ихъ изобрътеню состояние научныхъ знаній подготовило почву для ихъ открытія.

Открытіе это было, такъ сказать, въ духъ времени. Какъ на необходимое явленіе въ духѣ своего времени надо смотръть и на теорію Канта и Босковича, тогда и станеть намъ понятнымъ то обстоятельство, почему оба они независимо другъ отъ друга пришли къ тожественнымъ взглядамъ. Дъйствительно, современное Канту и Босковичу состо-

<sup>1)</sup> Введенскій А. И. Опыть постр. теор. мат. т. 1. стр. 121 СПБ. 1888 г. 2) Theoria philosophiae naturalis § 2 и 4.

яніе философско-научной мысли было таково, что если бы кто-либо захотълъ создать научную теорію матеріи, то онъ создаль бы ее въ извъстномъ направленіи, именно въ смыслъ динамическаго атомизма Канта и Босковича. Дъло въ слъдующемъ. Во время Канта и Босковича господствующимъ взглядомъ на матерію въ Европъ, особенно въ Германіи, быль взглядь Лейбница, по которому сущность матеріи полагалась въ дъятельной силъ. Какъ извъстно, Лейбницъ выводилъ свой взглядъ на матерію изъ критики Декартовскаго понятія матеріи, какъ протяженной сущности. Лейбницъ, измънивъ взглядъ Декарта относительно сущности матеріи, оставиль его нетронутымь относительно процесса возникновенія матеріальныхъ явленій. Взглядъ на процессъ возникновенія матеріальныхъ явленій у Лейбница, какъ у Декарта, чисто механическій: монады, хотя и признаются Лейбницемъ дъятельными силами, но къ движенію способны только въ силу внъшней причины (предустанов. гармонія); отсюда онъ не могуть воздъйствовать другь на друга не только на разстояніи, но даже и непосредственно. Лейбницъ былъ непоследователенъ въ своемъ учении о монадахъ. Изъ понятія монады, какъ дінтельной силы, онъ долженъ былъ бы сдълать другіе выводы, именно, признать возможность непосредственнаго дъйствія безъ внъшней причины и дъйствія на разстояніе, но онъ былъ настолько проникнуть догматизмомъ, что этого не сдёлалъ. Послёдователи Лейбница чувствовали непослёдовательность Лейбница въ ученіи о монадахъ, но исправить ее не имъли достаточно ръшимости (Вольфъ). Къ этому времени въ Европъ стали распространяться идеи Ньютона, именно, идея всемірнаго тягот внія въ связи съ соприкасающимся съ ней представленіемъ объ отталкивательныхъ силахъ и выведенномъ изъ нея Котсомъ и другими учениками Ньютона дъйствіемъ силъ на разстояніяхъ 1). Идеи Ньютона, какъ нельзя резче указывали непослъдовательность ученія Лейбница о монадахъ, какъ дъятельныхъ силахъ и въ то же время устраняли внъшнюю причину

<sup>1)</sup> Хотя Ньютонъ опубликоваль свои открытія въ 1689 году, но они медленно и съ трудомъ проникали въ научное сознаніе и только лишь въ 1735—45 годахъ начали въ Европъ завоевывать себъ падлежащее мъсто въ наукъ. Канть и остествознаніе 18 вък.—Верпадскій. Вопр. Фил. и Псих. 76 к.

(предуст. гармонію) въ процессв возникновенія физическихъ явленій, объясняли возможность не только непосредственнаго дъйствія, но и дъйствія на разстояніе. Нуженъ быль только смёлый умъ, который пользуясь научными выводами Ньютона и метафизическими данными Лейбница, создалъ бы новую научную теорію матеріи. Это и сдівлаль Канть и Босковичь. Теперь вполнъ понятно, почему они независимо другъ отъ друга пришли къ однимъ и тъмъ же выводамъ: почва для ихъ выводовъ была готова. Здёсь же, конечно, разъяснение и того обстоятельства, что объ теоріи находятся подъ сильнымъ вліяніемъ Лейбиица и Ньютона. Такъ, понятіе монады у Канта и точки у Босковича, какъ простой двятельной силы, тождественны; взглядъ на пространство, какъ на явленіе вившняго отношенія монадъ, буквально взять изъ Лейбница. Отъ Ньютона взята теорія взаимныхъ силъ и законовъ (относ. притяг. силы) ими управляющихъ, возможность непосредственнаго дъйствія и дъйствія на разстояніе. Эти заимствованія привели нъкоторыхъ ученыхъ даже къ преувеличеннымъ выводамъ. Такъ, Куно-Фишеръ про физ. монадологію Канта говорить, что эта послъдняя есть ничто иное, какъ "примирение Лейбниціанскаго ученія о монадахъ съ ученіемъ Ньютона о притяженім" і) Босковичь же самъ говорить про себя, что его теорія "посредница между Лейбницемъ и Ньютономъ" 2). Но эти взгляды слишкомъ преувеличены. Понятіе монады или атома у Канта и Босковича освобождено отъ тъхъ совершенноненужныхъ метафизическихъ нагроможденій, которыми онъ награждены у Лейбница; затъмъ строго-научная постановка и разръшение вопроса—все это дълаетъ работу Канта и Босковича не коммилятивнымъ произведениемъ, а творческисамостоятельнымъ трудомъ.

Теорія динамическаго атомизма впервые развитая Кантомъ и Босковичемъ не затерялась, но завоевала видное мъсто въ натуръ философіи, нашла многихъ защитниковъ и съ теченіемъ времени все усовершенствовалась и усовершенствовалась. Намъ интересно теперь сопоставить динам. атомизмъ Канта и Босковича съ современнымъ намъ динамич. амомизмомъ. Этотъ последній въ настоящее время существуеть какъ въ чистомъ видъ, такъ уже въ нъсколько измъ-

 <sup>1)</sup> Куно-Фишеръ т. IV СПБ. 1906 стр. 157.
 2) Theoria philosephae naturalis § 1.

ненномъ-въ видъ электронной теоріи матеріи. Минуя динам. атомизмъ физиковъ Фарадзя, Коши, Ампера и философовъ Лотце и Фехнера, перейдемъ къ изложенію динамъ. атомизма недавно-умершаго философа Гартмана 1). Гартманъ свой динам. атомизмъ выводитъ изъ критики атомизма и динамизма, начиная съ перваго изъ нихъ. Атомы, обыкновенно, представляють безконечно-малыми, качественно-однородными частицами матеріи. Гартманъ рішительно это отвергаеть: атомы должно представлять только лишь силами, такъ какъ каждый атомъ способенъ къ дъйствію движенію, а дъйствіе свойство только лишь силъ, а не косной матеріи. И все то, что чувственному взору представляется и признается за дъйствіе вещества, сводится на самомъ дълъ къ дъйствію силъ, вещество же или матерія праздно остается на заднемъ планъ. Даже больше, то, что мы называемъ матеріей, не существуетъ: оно всецъло разлагается или разръщается въ силы. Мы не можемъ матеріи и воспринять и когда говоримъ, что воспринимаемъ матерію, то заблуждаемся и въ дъйствительности "воспринимаемъ не вещество и не атомы, а давленіе, ударъ, колебанія и т. д. (т. е. обнаруженіе силы), такъ что вещество есть гипотеза, которая должна еще доказать свои права предъ трибуналомъ естествовъдънія" 2). Такъ какъ сила по существу не матеріальное начало, то и твла, которыя разлагаются на силы, въ дъйствительности тоже нематеріальны. На возражение же, что силу нельзя мыслить безъ субстратаматеріи и что сила должна им'ть объекть своей д'ятельности-матерію, Гартманъ отвъчаеть, что соединеніе силы съ веществомъ нельзя и мыслить, "такп какъ нельзя мыслить вещество, ибо этому слову никакое понятіе не соотвътствуетъ.

Что же касается объекта дъйствія силь, то имъ матерія внолнъ можеть и не быть: сила каждаго атома можеть имъть объектомъ силы другихъ атомовъ. Итакъ, атомы должно представлять силами. Но какъ должно представлять эти силы? здъсь начинается критика динамизма. Динамизмъ, обыкновенно, представляеть силы сплошь наполняющими

<sup>1)</sup> Динам. атомизмъ Гартманомъ изложенъ въ двухъ его произведеніяхъ: Сущность мірового процесса или философія безсознательнаго т. ІІ стр. 84—118. Москва 1875. Міровоззрівніе современной Физики. Астрахань 1908 г.

<sup>2)</sup> Философія безсознательнаго в. ІІ стр. 100—101.

пространство. Это несправедливо. Обнаружение силы, которое не отиесено къ исходной точкъ, столь же невозможно, какъ и такое, которое отнесено къ конечной точкъ или точкъ приложения. Если силы дъйствуютъ пространственно, то онъ прежде всего должны пространственно опредълять свои дъйствія, слъд., должны быть отнесены къ опредъленнымъ исходнымъ точкамъ. "Динамизмъ, расчлененный не атомистически, физически невозможенъ. Такимъ образомъ, атомистика логически необходима для динамизма" 1).

Итакъ, сущность матеріи есть сила, пріуроченная къ извъстной точкъ-атому. Послъ изложенной критики динамизма и атомизма Гартманъ излагаеть свою теорію динамическаго атомизма. Существують положительныя и отрицательныя, иначе, притягательныя и отталкивательныя силы. Направленія д'віствія (обнаруженія) каждой силы перес'вкаются въ одной математической точкъ, которую можно назвать "съдалищемъ" силъ или "динамидой". Динамида, очевидно, представляеть видъ сферы. Притягательная сила называется тёлеснымъ атомомъ, отталкивательная - эфирнымъ. Законы, которымъ подчинены притягательныя и отталкивательныя силы, следующіе. Между двумя динамидами на меньшихъ разстояніяхъ перевішивають боліве отталкивательныя силы, чемъ притягательныя, которыя постепенно вырастають по мірь приближенія къ центру динамиды-отталкиваніе вообще происходить "въ обратномъ отношеніи къ высшей степени разстоянія, віроятно, къ четвертой 2). На большихъ разстояніяхъ между динамидами перевъшивають силы притяженія, которыя увеличиваются по мёрё удаленія отъ центра динамиды—притяженіе вообще происходить "въ обратномъ отношеніи къ квадрату разстоянія". На извъстномъ разстояніи отъ центра динамиды силы уравновъщиваются.

Это равновъсіе силь, во первыхь, опредъляеть объемь динамиды, а во вторыхь, производить явленіе вещественности. Такимь образомь, матерія есть результать атомныхь силь въ состояніи равновъсія. Изъ различныхь комбинацій атомныхь силь происходять всъ, такъ называемыя, силы природы, какъ

<sup>1)</sup> Міровозэрѣніе соврем. физики, стр. 185.

<sup>2)</sup> Міровоз. совр. физики. 119 стр. Законы силъ выведены у Гартмана по тъмъ же основаніямъ, по какимъ и у Канта.

то: тяготвніе, расширеніе, электричество и сила инерціи. Остановимся на выясненіи последней. Сила инерціи не есть какая либо новая сила въ динамидъ, а есть результатъ тъхъ же притягательныхъ и отталкивательныхъ силъ динамиды и вполнъ выводима изъ этихъ послъднихъ. Сила инерціи основывается на взаимности или относительности движенія", Отсюда следуеть, что можно съ такимъ же полнымъ правомъ сказать: А движется къ Б, какъ и Б движется къ А, или пуля движется къ мищени, какъ и мищень къ пулъ, такъ что сопротивленіе, оказываемое мишенью пуль, есть не столько сопротивление покоющейся, сколько движущейся мищени. Такимъ образомъ, преодолъваемое сопротивленіе (сила инерціи) основывается на взаимности притяженія и отталкиванія. Иначе говоря, въ динамическомъ атомизмъ нъть мъста силъ инерціи, какъ силъ отличной отъ тъхъ же притягательныхъ силъ динамиды. Съ силой инерціи тёсно связано понятіе массы. Что эта последняя представляеть изъ себя? Масса есть простая видимость. Атомы, какъ непротяженныя, невещественныя могутъ точки не вить массы.

Всматриваясь въ изложенную теорію динам. атомизма, мы видимъ, что она имъетъ, съ одной стороны, много общаго съ теоріей Канта о томъ же предметь, а съ другой стороны, и много новаго сравнительно съ ней. Сходство у Гартмана съ Кантомъ обнаруживается въ следующемъ: во-первыхъ, тоть и другой признають атомы за центры силь и именно силь притягательныхь и отталкивательныхъ; во-вторыхъ, оба признають одни и тв же законы для силь пратигательныхъ и отталкивательныхъ; въ третьихъ, оба отрицаютъ пустое пространство и признають действіе на разстояніе. Но у Гартмана мы видимъ и много новаго сравнительно съ кантомъ. Во-первыхъ, Гартманъ отрицаетъ силу инерціи, какъ силу отличную отъ силъ притягательной и отталкивательной. Основанія Гартмана мы знаемъ и съ ними мы не можемъ не согласиться. Кантъ же, напротивъ, признаетъ силу инерціи, кавъ силу отличную отъ притягательной и отталкивательной силы. И совершенно несправедливо; во-первыхъ, такъ называемая, сила инерцін вполнъ объяснима тьми же притягательными и отталкивательнми силами, какъ это и показалъ Гартманъ; а во-вторыхъ, въ динамизмъ сила инерціи не должна имъть мъста, потому что сила инерціи (масса умноженная на полное ускореніе) обусловливается массой, а масса въ динамизмъ есть простая видимость—не больше. Во-вторыхъ, Гартманъ устранятеъ въ своемъ динамизмъ понятіе массы, какъ понятіе производное, и съ нимъ мы не можемъ опять не согласиться. Кантъ же не только признаетъ массу, что, конечно, несогласно съ понятіемъ чистаго динамизма, но и указываетъ необходимость въ динамизмъ массы, мотивируя введеніе такого понятія, во-первыхъ, тѣмъ, что безъ массы безконечно—малыя препятствія приводили бы твло къ покою; во-вторыхъ, каждое твло не могло бы само приводить въ движение другия тъла. Но ссылка Канта на то, что безконечно-малыя препятствія приводили бы тёло къ покою, не имветъ основанія, потому что, по Канту, монады-сущности дъятельныя, поэтому всегда сами способны къ движенію. Ссылка же на то, что тіла безъ массы не могли бы служить источникомъ движенія для другихъ тіль, ничего не доказываетъ, потому что изъ понятія монады вовсе не слъдуеть, чтобы она приводила въ движение встръчныя съ ней монады. Указанные недочеты въ теоріи Канта, заставляють нась сдёлать заключеніе, что динам. атомизмь. Гартмана болъ послъдователенъ, чъмъ динам. атомизмъ Канта и въ этомъ его преимущество предъ динамизмомъ последняго.

Перейдемъ теперь къ другой формъ современнаго намъ дипамическаго атомизма — электронной теоріи. Если динамизмъ Гартмана дълаетъ шагъ впередъ сравнительно съ динамизмомъ Канта, то электронная теорія дълаетъ шагъ впередъ уже сравнительно съ динамизмомъ Гартмана, тъмъ болъе съ динамизмомъ Канта, потому что опытно (хотя и не вездъ) подтверждаетъ то, что составляетъ плодъ спекуляців у Канта и Гартмана. Кратко сущность электронной теорім заключается въ слъдующемъ 1). По этой теоріи все матеріальное есть разультаты электрическихъ силъ и атомы вещества есть ничто иное, какъ аггрегатъ извъстнаго числа атомовъ электричества или, такъ называемыхъ, электроновъ, образующихъ, благодаря дъйствующимъ между ними элек-

<sup>1)</sup> Электронную тсорію издагаемъ по слѣдующ. источникамъ: Проф. Рише. Современная теорія физич. явленій. Одесса 1908 г. Оливеръ Лоджъ. Современные взгляды на матерію. Москва. 1904 г. Проф. Боргманъ. Электронная теорія. Энцика, словарь Брокгаузъ и Ефронъ т. 80.

трическимъ силамъ, систему въ устойчивомъ равновѣсіи. Одни ученые признають электроны двухъ видовъ-положит. и отрицат. (Боргманъ), а отсюда и атомъ вещества разсматривають, какъ аггрегать опредъленнаго числа паръ полож. и отриц. электроновъ. Другіе признають электроны одного вида—отрицательные. Различныя комбинаціи электроновъ по количеству производять атомы различныхъ химическихъ элементовъ. Всв наблюдаемыя нами въ природв силы, какъ то, сила сцепленія, притяженія, отталкиванія, химическаго сродства, инерцін—всв онв сводятся къ одной и той же причинв—силамъ электрическимъ. Воть сущность электронной теоріи. Является вопросъ: какіе факты дали возможность придти къ выводамъ о существованіи электрическихъ атомовъ-электроновъ? Множество опытныхъ данныхъ, но главныхъ изъ нихъ три. Это, во-первыхъ, изследование явлений электролиза, во-вторыхъ, изученіе явленій катодныхъ лучей, въ третьихъ, изслъдование явлений, возбуждаемыхъ радиактивными веществами. Начнемъ съ перваго изъ нихъ. Изслъдованіе явленій при электролизв произведено было Фарадземъ и привело его къ такому выводу, что при прохожденіи электрическаго тока чрезъ химически—сложныя жидкости эти последнія приносять съ собой и выделяють на электродахъ извъстное количество электричества. Такимъ образомъ, всякій химическій атомъ оказывается въ соединеніи зомъ, всякии химическии атомъ оказывается въ соединении съ однимъ вполнъ опредъленнымъ количествомъ электричества положительнаго или отрицательнаго. Итакъ, мы имъемъ электрическіе атомы. Одинъ граммъ водорода, по произведеннымъ изслъдованіямъ, сообщаетъ катоду 10000 (9600) абс. электри. ед. положительнаго электричества или обозначая посредствомъ буквы-е-количество электричества приносимаго массой водорода при электролизъ, буквой т—массу водорода, получимъ спътична отношена количество электричество за приносимато получимъ следующее отношение количества электричества къ величинъ массы водорода:  $\frac{e}{r}$  =10000= $10^4$ . Въ настоящее время удалось опредёлить массу атома водорода: она рав-ияется той доли грамма этого вещества, которая выражается дробью, въ числителё которой стоить 1, а въ знаменатель 1 съ 24 нулями, иначе равнаго 10-24 гр. Подставляя въ формулъ  $\frac{e}{r} = 104$  вмъсто т величину 10-24 для заряда атома водорода величину  $e=10^4\times10^{-24}$  аб. эл. ел.=10-20.

Такимъ образомъ, каждый атомъ водорода при элекътролизв вмъстъ съ собой несеть 10-20 аб. эл. ед. положит. электричества (проф. Лоджъ отношеніе массы матеріальнаго атома къ электрону опредъляетъ, какъ отношеніе матем. точки къ громадной комнатъ). Электрическій зарядъ въ 10-20 аб. эл. ед. носитъ названіе электрона. Такимъ образомъ, явленіе электролиза доказываетъ существованіе электрическихъ атомовъ—электроновъ.

Перейдемъ теперь къ выводамъ относительно катодныхъ лучей. Изучение катодныхъ лучей (лучи, получаемые оть пропусканія электр. тока чрезъ разряженные газы), привело ученыхъ къ заключению, что катодные лучи не пред ставляють изъ себя лучей въ собственномъ смысле этого слова, а суть движущіяся съ очень большой скоростью очень маленькія частички, заряженныя отрицательн. электричеств. Эти частички подъ вліяніемъ магнитовъ уклопяются отъ своего прямолинейнаго пути и падая на различныя тёла, напр., экранъ, нагръваютъ ихъ, электризуютъ, приводятъ въ состояніе свъченія. Оказалось возможнымъ эти частички собрать и опредёлить скорость, съ какой онё движутся, смёрить ихъ зарядъ и опредёлить отношеніе величины за ряда каждой частички, т. е. величину  $\frac{e}{r}$  Скорость оказалась немного разъ меньше скорости свъта (3 — 5); величица же  $\frac{e}{r}$  приблизительно равной 10 $^{7}$ . Такимъ образомъ, изслъд дованіе катодныхъ лучей опять подтвердило существованіе: электроновъ. Перейдемъ теперь къ выводамъ относительнорадіактивныхъ веществъ. Изслідованіе лучей, испускаемыхъ радіактивными веществами (радіемъ, ураномъ, полоніемъ). показали, что эти лучи, какъ и катодные, представляють изъ себя маленькія частички, заряженныя электричествомъ т. е. обнаружили присутствіе электроновъ. Наиболфе сильный изъ радіактивныхъ веществъ-бромистый радій испускаеть три рода различныхъ лучей—В, к и р. Мы не бу демъ указывать особенности этихъ лучей намъ важно то, что опыты дали возможность определить въ этихъ лучахъ величину  $\frac{e}{\pi}$  Эта величина для лучей В оказалась равной, какъ и для лучей катодныхъ 107. Для к лучей, какъ и при явленіяхъ электролиза, равной 104. Итакъ, въ катодныхъ и радіактивныхъ лучахъ мы наблюдаемъ возникновеніе потока

мельчайшихъ частичекъ, несущихъ съ собой электричество и отношение заряда каждой частички къ массъ послъдней выражается 104 и 107, т. е. превосходитъ по крайней мъръ въ 1000 разъ подобное же отношение для атома водорода въ явленияхъ электролиза.

Но дъйствительно ли матеріальныя частички въ катодныхъ и радіактивныхъ лучахъ, являющіяся носителями электроновъ, представляють изъ себя матеріальныя частички? Не есть ли матеріальность этихъ частичекъ только кажущаяся и не представляють ли онв изъ себя электроновъ? Есть данныя, которыя позволяють предполагать именно это последнее. Опыты показали, что при изменени условій, при которыхъ происходять въ круксовой трубкъ катодные лучи, наблюдается уменьшеніе величины отношенія  $\frac{e}{r}$ . Отсюда уже дълаютъ выводъ, что матеріальные носители электроновъ суть сами электроны и матеріальность ихъ только кажущаяся. Но какимъ образомъ электроны могутъ обнаруживать массу, силу энерцін-вообще то, что составляеть отличительную особенность матеріи. Масса въ дъйствительности только видимость, производимая электрическими силами нематеріальных электроновъ при ихъ перемъщеніи; явленіе съ радіактивными веществами показываеть процессъ перехода матеріальнаго въ нематеріальное. Это особенно ясно демонстрируется приборомъ Крукса — спинтарископомъ 1).

Съ понятіемъ массы соединяется представленіе о силѣ инерціи. Что же эта послѣдняя представляеть изъ себя по электронной теоріи? Сила энерціи не есть какая либо отличная сила отъ силъ, дѣйствующихъ въ электронахъ. Это ясно изъ слѣдующаго. Рядъ движущихся электроновъ на небольшомъ разстояніи другъ отъ друга по одной и той же траэкторіи образуеть электрическій токъ. Увеличеніе или уменьшеніе скорости движенія электроновъ обусловливаеть собой увеличеніе или уменьшеніе числа электроновъ, проходящихъ въ единицу времени чрезъ данную точку траэкторіи и, слѣдовательно, соотвѣтствуеть увеличенію или уменьшенію тока. Но измѣненіе скорости вызываеть электродвижущую силу, которая стремится противодѣйствовать этому измѣне-

<sup>1)</sup> Рише. Современная теорія физ. явленій, стр. 62.

нію, другими словами, всегда появляется новый токъ такого направленія, который измѣненіе это ослабляеть. Отсюда, при всякомъ измѣненіи движенія электроновъ, намъ будетъ казаться, что они сопротивляются этому измѣненію, т. е. обладаютъ какъ бы "силой инерціи".

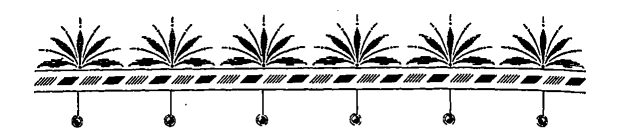
Если всв химическіе атомы представляють изъ себя аггрегать электроновъ, то строеніе ихъ должно представлять такимъ. Каждый атомъ состоитъ изъ громаднаго количества электроновъ, которые подчинены дъйствію притягательныхъ и отталкивательныхъ электрическихъ силъ. Въ атомъ водорода, котораго масса, какъ уже мы знаемъ, приблизительно въ 1800 (107) разъ больше кажущейся массы электрона. Число такихъ электроновъ 1800 или по другой теоріи 900 паръ положит. и отриц. электроновъ. Атомъ водорода наименъе сложный изъ атомовъ. Въ другихъ атомахъ этихъ электроновъ больще, такъ, въ атомъ натрія число ихъ простирается до 40000 или до 20000 паръ. Вотъ сущность электронной теоріи и тіхъ основаній, на которыхъ она базируется. Мы причисляемъ электронную теорію къ одной изъ формъ динамическаго атомизма въ виду того, что она носить всв черты последняго. Все матеріальное представляеть по этой теоріи аггрегать атомовъ-электроновъ. Но эти атомыэлектроны не матеріальны, а представляють изъ себя центры электрическихъ силъ. Ихъ взаимодъйствіе обусловливаетъ все матеріальное. Сопоставляя эту теорію съ динамизмомъ Канта, мы видимъ, что основное ядро-понятіе атома, какъ центра силъ, одно и то же, но электронная теорія, какъ и и динамизмъ Гартмана, послъдовательнее динамизма Канта въ ученіи о массі и силь инерціи: она считаеть эти понятія, какъ и теорія Гартмана, понятіями производными, которымъ въ дъйствительности ничего не соотвътствуетъ. Преимущество же электронной теоріи предъ динамизмомъ Канта и Гартмана заключается въ опытномъ доказательствъ (хотя не вездв) того, что Кантомъ и Гартманомъ высказывается, какъ спекулятивныя положенія.

Мы сопоставили динамическій атомизмъ Канта съ новійшимъ динамистическимъ атомизмомъ. Изъ этого сопоставленія видно, что современный намъ динамическій атомизмъ (особенно динамизмъ Гартмана) очень походить на динамизмъ Канта и состоитъ въ непосредственной зависи-

мости отъ последняго. Мы сопоставили динам. атомизмъ Канта съ чистыми его формами, но обошли молчаніемъ тв современныя намъ теоріи матеріи, которыя, хотя и расходятся въ частностяхъ съ динамизмомъ Канта, но по существу своему родственны ему и стоять въ непосредственной зависимости отъ него. Въ данномъ случав мы разумвемъ энергетическую теорію. Эта теорія въ преимущественно сущности есть видоизм'вненіе динамич. началъ Канта. Динамическій атомизмъ и энергетизмъ являются въ настоящее время самыми популярными теоріями матеріи и объ онъ какъ мы видимъ, стоятъ въ непосредственной зависимости отъ Канта. Въ наше время говорятъ, что современная философія находится подъ сильымъ вліяніемъ Канта, если это справедливо, то справедливо прежде всего относительно натурь-философіи: вліяніе Канта здёсь, какъ мы видёли, несомивнно.

Николай Никольскій.





## Православно-христіанская теософія.

Ея восточно-подвижническое направленіе и значеніе въ отношеніи современной такъ называемой теософіи.

(Продолжение \*).

#### 6. Благодать Св. Духа.

На самомъ рубежѣ внѣшней и внутренней дѣятельности подвижника, или лучше сказать—въ самомъ ея центрѣ, необходимо поставить благодать Св. Духа.

Подъ благодатью св. Духа здёсь разумёется живая и реальная сила Божія, вливающаяся отъ преизобильной любви Божіей въ подвижника, украпляющая его во всей его внашней и внутренней дъятельности, проникающая всю его личность и всё его индивидуальныя способности, руководящая всею его жизнью, непрестанно и непрерывно движущая его на пути къ высшему совершенству и какъ бы къ обожествленію. Рядъ описанныхъ нами внішнихъ методовъ подвижнической дъятельности и вся внутренняя дъятельность подвижника, о которой мы тоже будемъ говорить болве-менве подробно, составляють собственныя попытки и усилія подвижника, какъ человъка, сознательно и ръшительно стремящагося къ осуществленію высшаго добра и въ самомъ себъ достигающаго, по выраженію св. Исаака Сиріянина, въдънія, хотя и выше естественнаго, но все же въдънія тълеснаго и чувственнаго 1) и всв эти громадныя и долговременныя попытки и усилія подвижника замыкались бы въ самихъ себъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1915 г.

<sup>1)</sup> Сл. 27-ое, 127.

и не имъли бы полета и движенія въ запредъльныя для человъческаго существа глубину и высоту, если бы онъ не попадали въ сферу живой силы Божіей, если бы онъ не растворялись съ благодатью св. Духа и если бы этою послъдней не расширялись въ выше—естественныя и безграничныя усилія подниматься до совершенства въ Богъ.

Взятыя же сами въ себъ, внъ воздъйствія на нихъ

Взятия же сами въ себъ, внъ воздъйствия на нихъ благодати Ббжіей, всъ эти попытки и усили самого подвижника напоминали бы напыщенныя и безкрылыя стремления современныхъ теософовъ къ самообожествленю и никогда не воспаряли бы до въдъния и созерцания истиннаго, а не воображаемаго божества. Благодать Божія—это та особенная среда, въ которой подвижникъ только и можетъ соприкасаться съ божествомъ, это можно сказать, индуктивный токъ, въ которомъ воспламеняются всъ силы подвижника, это жизнеточная энергія, незримая, могучая и всесильная, охватывающая и перерождающая все существо подвижника, вънчающая всъ его попытки: усилія и труды и возбуждающая въ немъ ненасытимую жажду къ безконечнымъ божественнымъ предъламъ. Безъ благодати Божіей подвижникъ, какъ рыба безъ воды, какъ человъкъ безъ воздуха, какъ ребенокъ безъ матери. Великіе подвижники, какъ истинные теософы, сознавали это всъмъ своимъ разумъніемъ и этому учили неоднократно своихъ послъдователей и учениковъ. Такъ св. Исаакъ Сиріянинъ о значеніи благодати Божіей

Такъ св. Исаакъ Сиріянинъ о значеніи благодати Божіей для подвижника ръшительно и прямо говорить слъдующее. "Знай, что устоять—не твое и не добродътели твоей дъло,"

"Знай, что устоять—не твое и не добродътели твоей дъло," совершить же это благодать, которая носить тебя на дланяхъ руки своей, чтобы ты не приходиль въ боязнь"...1)

Выраженіе: "носить тебя на дланяхь руки своей"... наилучшимь образомь характеризуеть жизнетворное двиствіе благодати Божіей въ отношеніи собственныхь двль и усилій подвижника. Всв его добродвтели—ничто внв благодати Божіей, да безь нея ему и не устоять въ нихъ. И вообще, по ученію св. Отца, "посвятить себя Богу, и жить добродвтельно, есть одно изъ великихъ дарованій Христовыхъ"...

Разсуждая объ этомъ великомъ и чудномъ дѣйствіи благодати Божіей, Св. Исаакъ далѣе говоритъ, что нѣкоторые

<sup>1)</sup> Сл. 46-00, 198.

изъ подвижниковъ поелику "не познали силы своей, и не содержали непрестанно въ памяти Давшаго имъ благодать—совершать предъ Нимъ служеніе, стать включенными въ царство Его, быть сожителями ангеловъ и приближаться къ Нему ангельскимъ житіемъ, то Богъ отстранилъ ихъ отъ дѣланія ихъ, и тѣмъ, что оставили безмольіе и измѣнили образъжизни своей, показалъ имъ, что не ихъ была сила, если соблюдали они благочиніе въ житіи, и не тревожили ихъ понужденія естества, демоновъ и иныхъ прочихъ сопротивностей, напротивъ же того, было это сила благодати Божіей, произведившая въ нихъ то, чего міръ, по трудности этого, не можетъ вмѣстить или слышать, и въ чемъ они пребыли долгое время, и не были побѣждаемы; почему, конечно, была въ нихъ нѣкая сопутствующая имъ сила, достаточная къ тому, чтобы во всемъ помогать имъ и охранять ихъ"... 1)

И вст безчисленные, воображаемые циклы перевоплощеній и эволюцій, современныхъ теософовъ, созидающихъ безчисленными милліонами лтть благополучіе и счастіе и отдтьнаго человтка, и цтлыхъ обществъ и народовъ,—совершенный и чистый нуль предъ всемогущимъ дтйствіемъ благодати Божіей. Это ясно уже изъ вышеприведенныхъ словъ Св. Исаака, сказанныхъ хотя и не по поводу теософскихъ перевоплощеній, но близко касающихся и ихъ, какъ совершающихся въ силу сдинственныхъ и собственныхъ усилій и трудовъ самого человтка.

Благодать Божія—все въ христіанской жизни человъка и всего человъчества. Но въ жизни подвижника—она вся сущность, весь смыслъ, вся красота, все изумительно теософическое содержаніе полноты и совершенства его дъятельности и настроенія. Но мы лучше всего выразимъ это дъйствіе благодати Божіей въ жизни подвижника, если приведемъ ученіе объ этомъ св. Макарія Великаго.

"Сподобившіеся стать чадами Божіими и родиться свыше отъ Духа Святаго, имѣя въ себѣ просвѣщающаго и упокоивающаго ихъ Христа, многообразными и различными способами бывають путеводимы Духомъ, и благодать невидимо дѣйствуетъ въ ихъ сердцѣ при духовномъ упокоеніи. Но отъ видимыхъ наслажденій въ мірѣ займемъ образы, чтобы

¹) Cn. 21-oe, 108—9.

сими подобіями отчасти показать, какъ благодать дѣйствуеть въ душахъ таковыхъ. Иногда бывають они обвеселены, какъ бы на царской вечери, и радуются радостію и веселіемь неизглаголаннымъ... Иногда же, какъ безплотные Ангелы, находясь еще въ тѣлѣ, чувствують въ себѣ такую же легкость и окрыленность. Иногда же бывають какъ бы въ упоеніи пштіемъ, возвеселяемые и упоеваемые Духомъ, въ упоеніи Божественными духовными тайнами"...

"Иногда душа упокоивается въ нѣкоемъ великомъ безмолвіи, тишинѣ и мирѣ, пребывая въ одномъ духовномъ удовольствіи, въ неизреченномъ упокоеніи и благоденствіи. Пногда умудряется благодатію въ уразумѣніи чего—либо, въ неизреченной мудрости, въ вѣдѣніи неиспытуемаго Духа, чего невозможно изглаголать языкомъ и устами. Иногда человѣкъ дѣлается, какъ одинъ изъ обыкновенныхъ. Такъ разнообразно дѣйствуетъ въ людяхъ благодать, и многими способами путеводствуетъ душу, упокоевая ее по волѣ Божіей, и различно упражняетъ ее, чтобы совершенно, неукоризненно и чистою представить Небесному Отцу."

ризненно и чистою представить Небесному Отцу."
"Сін же перечисленныя нами дъйствія Духа достигають въ большей мъръ въ близкихъ къ совершенству. Ибо исчисленныя разпообразныя упокоенія благодати различно выражаются словомъ и въ людяхъ совершаются непрерывно, такъ что одно дъйствіе слъдуеть за другимъ. Когда душа взойдеть къ совершенству Духа, совершенно очистившись отъ всъхъ страстей, въ неизреченномъ общеніи пришедшій въ единеніе и сраствореніе съ Духомъ Утышителемъ и срастворяемая Духомъ, сама сподобится стать духомъ; тогда дълается она вся свътомъ, вся окомъ, вся духомъ, вся радостію, вся упокоеніемъ, вся радованіемъ, вся благостію и добротою"… 1)

Таково, по изображенію Св. Макарія Великаго, дъйствіе благодати Божіей. Во-истину оно неизреченно и неизглаголанно, хотя и ощутимо и какъ бы осязаемо существомъ человъка, такъ какъ послъднее не уничтожается или ослабляется при дъйствін на него благодати, а сохраняется въ своемъ свободномъ проявленін.

Нужно сказать въ разъяснение этой последней мысли, что характерное и отличительное свойство благодати Божіей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Добр. т. I, 255-57.

въ томъ и заключается, что при всякомъ соприкосновеніи съ естествомъ человъка она ни сама не нарушается имъ, ни сама надънимъ не совершаетъ насиліе. Сохраняя свою свободу въ сочетаніи и сплетсніи съ нимъ, она и его свободу оставляеть нетронутой и произвольной.

Эту мысль хорошо, намъ кажется, разъясняеть Св. Іоаннъ Кассіанъ. "Будемъ помнить, говоритъ онъ, что въ дълъ спасенія нашего участвуетъ и благодать Божія и

двлв спасентя нашего участвуеть и олагодать Божія и свободное произволеніе наше, и что человѣкъ, хотя можеть иногда желать добродѣтели, но чтобы исполнить желанія сіи всегда нуждается въ помощи Божіей"...

"Творецъ всѣялъ въ души наши сѣмена всѣхъ добродѣтелей, но для возрастанія ихъ пужны воздѣйствія со стороны Бога; такъ однакожъ, что въ человѣкѣ всегда пребываетъ свободное произволеніе принимать или не принимать сіи благодатиля воздѣйствія благодатныя воздёйствія"...

"Благодать Божія всегда направляеть волю нашу въ добрую сторону такъ однакожъ, что и отъ насъ требуетъ или ожидаетъ соотвътственныхъ усилій"... 1)

Мало того. Сохраняя въ себъ свободное произволеніе, человъкъ долженъ и можетъ сознавать, что въ немъ дъйствуетъ благодать Божія и что ему слъдуетъ вести себя соотвътственно внушеніямъ ея..

"Дуща, говорить Св. Макарій Великій, посвятивъ себя служенію Богу по благодати и по духу, имѣетъ нужду въ великой разсудительности и въ вѣдѣніи, чтобы не погрѣщить въ чемъ-нибудь въ разсужденіи Божіихъ сосудовъ, то есть въ разсужденіи духовнаго служенія, имѣя собственное свое произволеніе. несогласное съ благодатію. Ибо дуща можетъ служить Господу духовнымъ служеніемъ, которое втаїнѣ совершается внутреннимъ человѣкомъ, и своими собственными

сосудами, то есть духомъ внутренняго человѣка; а безъ сосудовъ Его, то есть безъ благодати, никто не можетъ служить Вогу, то есть благоугождать, исполняя во всемъ волю Божію". 2)

Соотвѣтственныя усилія, разсудительность и вѣдѣніе самого человѣка и должны быть направлены къ тому, чтобы никогда не забывать и всегда помнить, что въ человѣкѣ, или въ немъ подвижникѣ, дѣйствуетъ благодать Божія, совер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Доброт. т. II. 128—29. <sup>2</sup>) Доброт., т. I, 239.

шающая дёло его служенія Богу, о чемъ, какъ мы говорили выше, и напоминаеть св. Исаакъ Сиріянинъ, предостерегая, что иначе Богъ отстранитъ его отъ этого служенія. Несомивнно эти собственныя усилія подвижника и мѣеть въ виду и тотъ же св. Макарій, говоря, что "когда душа пріиметъ благодать, тогда потребно ей много благоразумія и разсудительности" 1)!

Такимъ образомъ, современные теософы уже никакъ не могутъ сказать, что въ подвижнической дъятельности нътъ свободы самоопредъленія и самостоятельности, что жизнь подвижника строится и обусловливается однимъ лишь, скажемъ, внъшнимъ и механическимъ принципомъ фатальной надежды на Провидъніе, какъ представляють они благодать Божію. Нътъ, повторимъ слова св. Макарія Великаго, въ подвижнической жизни "много благоразумія и разсудительности" самого подвижника.

Благодать Божія не есть холодная, бездушная и жестокая карма теософовъ. Она не разрушаеть самод'ятельности подвижника. Онъ самъ строитъ свою карму свободно и сознательно и столь же свободно и сознательно воспринимаеть въ себя благодать Божію, какъ бы впитываеть и всасываетъ ее въ себя всю и даже безъ остатка, такъ что онъ становится свободно и сознательно благодатнымъ (конечно не въ смыслѣ нашей обыденной раціоналистичности, а въ высшемъ мистическомъ смыслѣ)—и до того, что едва ли здѣсь можно усмотрѣть, гдѣ кончается самоопредѣленіе подвижника и пачинается благодатное дѣйствіе Божіе.

И подвижникъ—теософъ не о томъ могъ бы тужить, что благодать ствсняеть и нарушаеть его самодвятельность, а о томъ, что онъ слишкомъ самъ ея недостоинъ и что поэтому она слишкомъ мало двйствуетъ въ немъ, или даже совсвмъ не двйствуетъ, если онъ лишенъ ея, такъ какъ безъ нея вся двятельность и всв труды его могутъ казаться ему безнадежными и даже мнимыми или ложными. Онъ можетъ только взывать словами св. Исаака Сиріянина.

"Даруй мив, Благій, благодать Твою"! 2)...

<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cn. 68, 353.

## 9. Внутренній методъ подвижнической ітеософіи (внутреннее дъланіе) и его подраздъленіе.

Мы не даромъ закончили описаніе внѣшнихъ методовъ подвижнической дѣятельности изображеніемъ благодати Бо-жіей въ жизни и дѣятельности подвижника. Благодать Бо-жія вѣнчаетъ усиѣхомъ и вспоможеніемъ всю внѣшнюю дѣятельность подвижника, но вмѣстѣ съ тѣмъ она открываеть ему новые горизопты великой и сокровенной внутренней дѣятельности.

Подвижникъ прошелъ цълос поле вивишей дъятельности. Онъ поборолъ и побъдилъ громадною силою внъшняго напряженія все, что окружало и манило его, всѣ житейскія и мірскія связи, заботы и удовольствія, все, что внішнею прелестью смущало и волновало его душу, отвлекая оть служенія Богу. Благодать явилась ему въ награду за всв его въ этомъ отношеніи усилія и труды и усовершила ихъ. Но при свъть благодати подвижникъ открываетъ, что во многомъ внъшнемъ, съ чъмъ опъ боролся всъми выше описанными методами, много было и его собственнаго, много такого, что было обвъяно его помыслами и ощущеніями, что поэтому ему предстоить борьба съ самимъ собой, борьба внутренняя, незримая, но бол ве трудная и великая въ срависній съ той, какую онъ велъ до этого времени. Бороться съ собой и побъдить бездну собственныхъ помысловъ и страстей несравненно труднве, чвмъ побвдить все окружающее внишнее. И здись то и въ этомъ то заключается внутреннее дъланіе. И здёсь то въ особенности нужна благодать Божія. Мы вовсе не выдумали этого внутренняго дъланія, какъ не выдумали и того, что оно следуеть за внещнимъ и только посив него должно начинаться. Нвтъ, мы еще прежде, когда говорили вообще о методахъ подвижнической теософіи и ихъ подразділеніи, приводили ученіе объ этомъ Св. Исаака Сиріянина. Считаемъ не лишнимъ и снова его вспомнить въ оправдание нашихъ словъ о внутреннемъ или, какъ выражается этотъ св. отецъ, душевномъ дъланіи.

"Тѣлесное дѣланіе предшествуеть душевно какъ персть предшествовала душѣ, вдунутой въ Адама. Кто не снискалъ гѣлеснаго дѣланія, тотъ не можетъ имѣть и душевнаго; потому что послѣднее рождается отъ перваго, какъ

колосъ отъ пшеничнаго зерна. А кто не имъетъ душевнаго дъланія, тотъ лишенъ и духовныхъ дарованій" 1).

Послёднія слова Св. Отца ясно говорять объ особенной важности внутренняго или душевнаго дёланія, съ которымъ связываются высокія духовныя дарованія—этоть ключь теософическаго вёдёнія.

Начало этихъ дарованій заключается въ благодати Божіей, въ которой, какъ мы замѣтили выше, заключается и весь усиѣхъ внутренняго дѣланія. Чтобы представить себѣ отношеніе благодати къ внутреннему дѣланію,—и главное, чтобы видѣть, въ чемъ заключается и самый процессъ внутренняго дѣланія, необходимо опять обратиться къ тому же Св. Исааку Сиріянину.

"Какъ скоро человъкъ, говорить онъ, отринеть отъ себя всякую видимую помощь и человъческую надежду, и съ върою и чистымъ сердцемъ пойдетъ во слъдъ Богу: тотчасъ послъдуетъ за нимъ благодать, и открываетъ ему силу свою въразличныхъ вспоможеніяхъ. Сцерва открываетъ—въ этомъ явномъ, касающемся до тъла и отказываетъ ему помощь промышленіемъ о немъ, такъ что въ этомъ всего болъе можетъ опущать силу Божія Промысла о немъ. И уразумъпіемъ явнаго (чрезъ познаніе промышленія въ явномъ) увърится и въ сокровенномъ, какъ и свойственно младенчеству его мыслей и житію его"...

"Такъ обучаеть его благодать и въ отношеніи сокровеннаго, открываеть предъ нимъ хитросплетеніе мыслей и номысловъ трудныхъ, непостижимыхъ. И легко отыскивается человъкомъ уразумъніе ихъ, взаимная между ними связь и прелесть (обольщеніе, ложь) ихъ, и къ которому изъ сихъ прилъпленъ человъкъ, какъ они рождаются одинъ отъ другого, и губять душу. И благодать посрамляетъ предъ очами его всю злокозненность демоновъ и обиталище помысловъ ихъ; влагасть въ него разумъ усмотръть будущее; въ простотъ его возсіяваетъ сокровенный свъть, чтобы вполнъ ощущать и силу мыслей въ тонкихъ помыслахъ, и какъ бы перстомъ указуетъ ему, что потерпълъ бы опъ, если-бы не дозналъ Сего. И тогда рождается у него отсюда та мысль, что всякую вещь, малую и великую, должно ему въ молитвъ непрацивать себъ у Создателя своего" 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) U.r. 56, 276.

<sup>2)</sup> Cn 49-oc, 218-19.

Такимъ образомъ, во внутреннемъ дѣланіи благодать Божія обнаруживаетъ предъ подвижникомъ "хитросплетеніе мыслей и помысловъ трудныхъ и непостижимыхъ", взаминую связь" и "рожденіе ихъ другъ отъ друга", ихъ "прелесть", злокозненное дѣйствіе чрезъ нихъ демоновъ. "Во сокровенномъ свѣтѣ" подвижникъ познаетъ губительную силу "мыслей въ тонкихъ помыслахъ" и онъ молитвой къ Богу возбуждаетъ себя къ постоянному и неослабному боренію съ ними. Вотъ приблизительно общая схема внутренняго дѣланія по Св. Исааку Сиріянину. Мы можемъ ее уяснить и добавить ученіемъ о томъ же самомъ Св. Макарія Великаго.

"Когда кто, услышавъ Божіе слово, вступить въ подвигь, отринеть отъ себя дёла житейскія и мірскія связи, отречется отъ всёхъ плотскихъ удовольствій и отрёшится отъ нихъ, тогда, съ постоянствомъ устремляя мысль ко Господу, можеть онъ дознать, что въ сердцё есть иная борьба, иное тайное противленіе, иная брань помысловъ отъ лукавыхъ духовъ и что предлежить ему иный подвигь. И такимъ образомъ, съ несомиённою вёрою и великимъ терпёніемъ непрестанно призывая Господа, ожидая отъ Него помощи, можно здёсь еще получить внутреннее освобожденіе отъ узъ, тенеть, преградъ и тьмы лукавыхъ духовъ, то есть дёйствія тайныхъ страстей.

Сія же брань можеть быть прекращена благодатію и силою Божіей; потому что человъкъ самъ собою не въ состояніи избавить себя отъ противленія, отъ скитанія помысловъ, "отъ невидимыхъ страстей и козней лукаваго" 1)...

Такимъ образомъ, въ то время какъ св. Исаакъ Сиріянинъ внутреннее дѣланіе подвижника при свѣтѣ благодати Божіей описываетъ по преимуществу, какъ воспитаніе ума; св. Макарій Великій описываетъ ее, какъ воспитаніе по преимуществу сердца. По ученію св. Макарія, подвижникъ познаетъ, "что въ сердцѣ есть иная борьба, иное тайное противленіе, иная брань помысловъ отъ лукавыхъ духовъ", и соотвѣтственно этому строитъ свой подвигъ. И тотъ и другой св. отецъ не противорѣчатъ здѣсь другъ другу, а только пополняютъ другъ друга, расширяя, какъ намъ кажется, въ общее понятіе душевной жизни—первый понятіе ума, а

<sup>1)</sup> Доброт. т. І, 206.

второй—понятіе сердца. Поэтому мы полагаемъ, что когда св. Исаакъ говоритъ, что внутреннее дѣланіе "заключается въ тонкомъ дѣланіи ума, и въ Божественномъ размышленіи, а также и въ пребываніи на молитвѣ, и такъ далѣе", и что "оно совершается вожделѣвательню частію души, и называется созерцаніемъ" 1), онъ несомпѣнно и обязательно имѣетъ въ виду здѣсь область и настроеніе сердца подвижника, какъ главнѣйшую эмоціональную часть его жизни. Равнымъ образомъ и св. Макарій Великій не забываетъ, интеллектуальную часть душевной жизни подвижника, когда говоритъ объ "иной брани помысловъ отъ лукавыхъ духовъ".

Намъ кажется излишнимъ приводить ученіе и мнѣніе другихъ подвижниковъ объ общемъ воззрѣніи на внутреннее дѣланіе. Въ этомъ отнощеніи св. Исаакъ Сиріянинъ и св. Макарій Великій являются довольно характерными выразителями общаго воззрѣнія подвижниковъ на этотъ предметъ. Поэтому принимая во вниманіе ученіе этихъ двухъ отцовъ,—конечн и при внутреннемъ соображеніи его съ другими отцами,—мы можемъ внутренній методъ подвижническаго дѣланія въ процессѣ постепеннаго и детальнаго его развитія представить изъ слѣдующихъ частныхъ, составляющихъ приблизительную совокупность его методовъ: очищеніе ума, очищеніе сердца, сочетаніе ума и сердца, умно-сердечная и духовная молитва, трезвеніе, безмолвіе (безстрастіе), высшій духовный экстазъ (созерцаніе) или стяжаніе Духа Святаго, и духовномъ дарованіи какъ высшее и совершеннъйшее теософическое въдѣніе.

#### I. Очищеніе ума.

Мы начинаемъ подробное описаніе внутренняго подвижническаго дівланія съ очищенія ума, такъ какъ умъ, по выраженію св. Исаака Сиріяника,—"кормчій" и "домостроитель чувствъ и помысловъ", "царь страстей" 2), имітеть важное значеніе въ духовной жизни подвижниковъ и они особенно обращають на него вниманіе. Чтобы представить себіт все великое значеніе ума въ теософическихъ переживаніяхъ подвижниковъ надо знать, что именно они говорять о немъ. Уже св. Антоній Велнкій—начало и дивное основаніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C.r. 2-0e, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сл. 15-ое, 60 ср. сл. 16-ое, 64.

подвижниковъ-обращалъ вниманіе на умъ и различаль умъ и умъ.

"Не должно говорить, поучаеть онъ, что невозможно человъку проводить добродътельную жизнь, но—что это нелегко. И точно, не для всякаго безъ различія удободостижимо это; но только тъ изъ людей пріобщаются добродътельной жизни, которые благочестивы и имъютъ боголюбивый умъ. Общій (ебыкновенный) умъ есть умъ мірской и превратный; онъ даетъ помышленія добрыя и худыя, измънчивъ и склоненъ къ вещественному; а умъ боголюбивый есть казнитель зла, которое бываеть въ людяхъ отъ произвольной ихъ безпечности" 1).

Какъ видно изъ этихъ словъ, умъ можетъ быть и "общій (обыкновенный)"—это "умъ мірской и превратный", подверженный измінчивости, вещественности, порочности и злу, или лучне сказать одинаково склонный къ добру и злу и часто колеблющійся между ними, какъ часто и побіждаемый зломъ. И есть "умъ боголюбивый"—этотъ казнитель или побідитель зла и источникъ добра. Какъ же понимаетъ св. Антоній Великій этотъ послідній умъ? Віздь онъ то и имбеть особенное значеніе въ жизни подвижниковъ.

"Глазъ видить видимое, говорить св. отець, а умъ постигаетъ невидимое. Боголюбивый умъ есть свътъ души. У кого умъ боголюбивь, тотъ просвъщенъ сердцемъ и зрить Бога умомъ своимъ"<sup>2</sup>).

Боголюбивый умъ—свъть души и сообщаеть ей въдъніе высшаго міра. Онъ не можеть быть у тъхъ, кто не просвъщень сердцемъ. Кто имъ владъеть, тотъ близокъ къ Богу и удостоивается познанія Его. Слъдовательно, боголюбивый умъ есть высшее состояніе души чистой, благонастроенной, пребывающей въ Богъ и всегда и всюду къ Нему стремящейся и въ Немъ все познавающей и открывающей. Такъ дъйствительно и представляется у св. отца это состояніе души.

"Умъ, говоритъ онъ, находящійся въ чистой и боголюбивой душь, истинно зритъ Бога—не рожденнаго, невидимаго, нензглаголаннаго—Единаго Чистаго для чистыхъ сердецъ" 3).

<sup>1)</sup> Доброт. т. І, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid. 87.

<sup>3)</sup> Ibid. 91.

Конечно, такой умъ данъ только въ потенціи, но его нужно перевести въ жизнь, равно и все состояніе чистой души первоначально дано въ потенціи и надобно, чтобы подвижникъ цѣлымъ рядомъ подвиговъ пришелъ къ нему и ко всему, что съ нимъ связано въ самой жизни. Процессъ переживанія въ себѣ боголюбиваго ума и соединеннаго съ пимъ чистаго состоянія души весьма сложенъ и соединенъ съ большими препятствіями. Святой отецъ все это имѣетъ въ виду и не скрываеть этого нисколько.

"Какъ зрвніе, говорить онъ, имвемъ мы отъ Бога для того, чтобъ распознавать видимое,—что бвло и что цввта чернаго,—такъ и разумъ дарованъ намъ отъ Бога для того, чтобъ различать, что душв полезно (и что вредно).—Пожеланіе, отвергаясь отъ разсудка, раждаеть пристрастіе къ чувственнымъ удовольствіямъ, а это не даетъ душв спастися или вступить въ общеніе съ Богомъ".

"Умъ все видитъ, даже то, что на небъ, и ничто не помрачаетъ его, кромъ гръха. Для чистаго же ничего нътъ неудобо-понятнаго, какъ для слова его—неизглаголаннаго" 2)...

Необходимо постоянно такъ свой умъ настраивать, чтобы онъ былъ настолько чистъ, что всегда былъ бы въ состояніи указывать душів только полезиое и отклонять ее отъ вреднаго. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ долженъ быть и настолько силенъ и могучъ, чтобы въ состояніи былъ удерживать въ повиновеніи себъ различныя душевныя пожеланія и управлять ими, отвлекая ихъ оть чувственныхъ удовольствій, не давая имъ развиться въ пристрастіе къ последнимъ и направляя ихъ всецвло къ общенію только съ Богомъ. Оиъ долженъ все видъть и предвидъть, все проницать и все предупреждать. Но для этого онъ самъ долженъ быть чисть и не помраченъ грвхомъ, долженъ быть не мірской и превратный умъ, а пменно умъ боголюбивый. И такъ какъ нътъ и не можетъ быть человъка, который не имълъ бы мірского и превратнаго ума, или не былъ подверженъ этому общему, выражаясь языкомъ св. Антонія, и обыкновенному уму, то несомнънно, что чистота боголюбиваго ума есть добродвтель или подвигъ, котораго можно достигнуть долгимъ процессомъ очищенія этого общаго ума отъ гръха и страстей, во власти котораго онъ можетъ быть.

<sup>1)</sup> Ibid. 74.

<sup>2)</sup> Ibid. 83.

"Какъ умъ, говоритъ св. Максимъ Исповъдникъ, держа страсти въ своей власти, дълаетъ чувства орудіями добродътели; такъ и страсти, когда держатъ умъ въ своихъ рукахъ, настраиваютъ чувства ко гръху. И надобно трезвенно смотръть и обсуждать, какъ слъдуетъ душъ блюсти подобающій добрый образъ дъйствованія, пользуясь тъмъ же къ порожденію и утвержденію добродътелей, чъмъ прежде пользовались при совершеніи гръховъ" 1).

Какъ видно изъ этихъ словъ, очищение ума отъ грѣха и страстей—"подобающий образъ дѣйствованія" трезвенно смотрящей и обсуждающей все съ собой совершающееся души. И очищение не въ томъ, чтобы совсѣмъ не имѣть дѣла съ грѣхомъ и страстями и совсѣмъ не знать и не соприкасаться съ ними, а въ томъ, чтобы вездѣ и всюду въ каждый моментъ побѣждать ихъ и держать въ своей власти, какъ бы пользуясь ими "къ порожденію и утвержденію добродѣтелей". Только въ этомъ случаѣ и въ этомъ смыслѣ онъ исполнитъ и достигнетъ того идеальнаго состоянія въ человѣческой душѣ, во имя котораго св. Исаакъ Сиріянинъ и называетъ его "кормчимъ и домостроителемъ чувствъ и помысловъ" и "царемъ страстей".

"Что такое чистота ума"? спрашиваетъ св. Исаакъ и отвъчаетъ такъ.

"Чисть умомь не тоть, кто не знаеть зла (ибо такой будеть скотоподобнымь), не тоть, кто по естеству находится въ состояніи младенческомь, не тоть, кто принимаеть на себя видь чистоты. Но воть чистота—просвѣтленіе Божественнымь, одѣятельномь упражненіи въ добродѣтеляхь. И не смѣемь сказать, чтобы пріобрѣль сіе кто безь искушенія помыслами, потому что иначе онъ быль бы необлеченный тѣломь. Ибо не отваживаемся говорить, чтобы наше естество до самой смерти не было боримо, и не терпѣло вреда. Искушеніемь же помысловь называется не то, чтобы подчиниться имъ, но чтобы положить начало борьбѣ съ ними".....

"Побъдившіе въ себъ страсти добродътелями, хотя и бывають тревожимы помыслами, однакоже не уступають надъ собою побъды, потому что имъють—силу, и умъ ихъ восторгается къ благимъ и Божественнымъ памятованіямъ" 2).

<sup>1)</sup> Добр. т. III, 256.

<sup>2)</sup> CIL 4-0e, 23-24.

Следовательно, по мысли св. Отца-по мере того, какъ подвижникъ, дъятельно упражняясь и совершенствуясь въ пріобретаеть власть надъ помыслами добродътеляхъ, страстями и преуспъваеть въ побъдъ надъ ними, по мъръ этого--совершается очищение ума и достигается чистота его. Въ умѣ подвижника совершается "просвътление Божественнымъ" и умъ его "восторгается къ благимъ и Божественнымъ памятованіямъ". Мірской и превратный, по св. Антонію Великому, одинаково склонный къ доброму и худому, измінчивый и склонный къ вещественному, умъ выходить изъ этого пассивнаго состоянія, очищается отъ прилѣпляющагося къ нему зла и становится самимъ собой, тѣмъ, что дано, ему отъ природы-окомъ и свътомъ души, путеводителемъ духовной жизни, или, какъ выражается св. Макарій Великій, "владычественнымъ умомъ", который, какъ всадникъ, "впрягая колесницу души, сдерживая бразды помысловъ, и устремляется противъ сатанинской колесницы, — такъ какъ сатана уготовилъ ее противъ души" 1).

Св. Макарій Великій указываеть, что происходить вь душъ христіанина, когда умъ его становится владычественнымъ и обновляется, а вмъстъ и указываеть, чъмъ главнымъ образомъ объясняется это обновленіе ума, достигающаго необходимой чистоты.

"Умъ и разумвніе христіанъ, говорить онъ, по общенію и причастію Св. Духа, достигають постоянства, твердости, безмятежія и покоя, не разсвеваются и не волнуются уже непостоянными и суетными помыслами; но пребывають въ мирв Христовомъ и въ любви Духа, какъ и Господь, разсуждая о таковыхъ, сказалъ, что прешли отъ смерти въживотъ (Іоан. 5, 24). Обновленіемъ ума, умиреніемъ помысловъ, любовію и небесною приверженностью ко Господу отъ всвхъ людей въ мірв отличается новая тварь—христіанинъ" 2).

Вотъ значитъ какими послъдствіями сопровождается очищеніе ума. Но вмѣстѣ съ тѣмъ ясно и то, что кромѣ дѣятельнаго упражненія въ добродѣтеляхъ, оно по преимуществу совершается "по общенію и причастію Св. Духа", или, какъ выражается св. Исаакъ Сиріянинъ, "просвѣтле-

<sup>&</sup>lt;u>1)</u> Добр. т. I, 156 ср. 244.

<sup>2)</sup> Ibid. 225.

ніемъ Божественнымъ". И, слѣдовательно, надо имѣть постоянно въ виду, что, говоря словами того же Св. Исаака, "двумя способами дается дарованіе умнаго созерцанія исканіемъ—очищенія ума: иногда дается по благодати, за горячность вѣры; а иногда—за дѣланіе заповѣдей и чистоту"...¹). И, конечно, тотъ и другой при очищеніи ума обязательны и безусловно необходимы. При этомъ пужно замѣтить, что первый существениѣе и несравненно сильпѣе второго въ образѣ дѣйствованія свосто на умъ; тѣмъ не менѣе онъ связанъ со вторымъ и необходимо его предполагаеть. Чтобы яснѣе и совершеннѣе это представлять, надо опять обратиться къ Св. Исааку.

"Умъ, говорить онъ, по благодати Вожіей, исполняя добродѣтельныя дѣянія, и приблизившись къ вѣдѣнію, мало ощущаетъ то, что составляетъ худую (страстиую) и неразумную часть души. Ибо вѣдѣніе восхищаетъ его въ высоту и отчуждаеть его отъ всего, что въ мірѣ. И по причинѣ непорочности святыхъ и тонкости, удобоподвижности и остроты ума ихъ, а также по причинѣ ихъ подвига, очищается умъ ихъ, и оказывается просвѣтленнымъ, по сухости ихъ плоти. И, вслѣдствіе обученія ихъ безмолвію и продолжительнаго пребыванія въ ономъ, легко и скоро дается каждому внутреннее и ведетъ къ восторгу въ созерцаніп. При семъ, обыкновенно, изобилуютъ они созерцаніями, и умъ ихъ никогда не имѣеть недостатка въ предметахъ разумѣнія, и никогда не бываютъ они безъ того, что производить въ нихъ плодъ духа. Долговременнымъ навыкомъ изглаждаются въ сердцѣ ихъ воспоминанія, которыми возбуждаются въ душѣ страсти, и упраздняется сила діавольской власти" 2).

Здёсь особенно ярко изображаеть Св. Исаакъ очищеніе ума дёйствіемъ благодати Божіей и при исполненіи възависимости отъ нея подвижникомъ добродётельныхъ дёяній и подвиговъ. Умъ подвижника настолько очищается и просвётляется, что мало и ощущаеть даже свою страстную природу. Онъ погружается въ сладчайшія созерцанія и связанныя съ ними безконечныя размышленія высочайшихъ предметовъ. Очищаясь и очистившись оть страстей, умъ

¹) Сл. 55-ое, 269.

<sup>2)</sup> Сл. 48-ое, 210-11.

входить въ свою истинную сферу, сферу исключительнаго боговъдънія и становится недоступнымъ для нихъ. Какъ умъ боговъдънія, онъ, можно сказать, съ Блаженнымъ Діадохомъ, "безъ труда и тяжести движется въ волнахъ богословствованія, не терпя прискорбной и озабочивающей скудости свътлыхъ помышленій. Въ этомъ состояніи онъ свободно носится въ многообъятныхъ созерцаніяхъ, сколько желаетъ того дъйство любви" 1). Очищаясь отъ всего мірскаго, превратнаго, измънчиваго и тлъннаго, онъ воистину становится теософическимъ и по преимуществу теософическимъ. Онъ и не можетъ быть не теософическимъ "въ волнахъ богословствованія" и въ "многообъятныхъ созерцаніяхъ".

Называя чистый умъ теософическимъ, мы вовсе не разумѣемъ здѣсь того состоянія ума, который долженъ быть воспитанъ въ правилахъ современной теософіи. Послѣдняя, въ слѣдъ Индійской Раджа Іоги, много занимается развитіемъ и воспитаніемъ мыслительной силы и воли и требуетъ глубокаго сосредоточеннаго размышленія и созерцанія. Все дѣло здѣсь ваключается въ развитіи способностей человѣческаго мозга мыслительными упражненіями до той степени утонченія и могущества, при коихъ ослабляются физическія и эмоціональныя вліянія на умъ человѣка".

Подвижники знали силу и значеніе мозговыхъ мыслительныхъ способностей человъческаго существа. Но они не полагали въ высотъ и могуществъ развитія ихъ смыслъ и сущность теософическаго въдънія. Они даже избъгали ими пользоваться внъ сферы благодатнаго Божественнаго освященія ихъ. Внъ сферы благодати Божіей эти способности были для нихъ ничто иное, какъ пареніе ума въ міръ, само по себъ вредное для подвижнической жизни и теософіи.

по себъ вредное для подвижнической жизни и теософіи.

"Начало истинной жизни въ человъкъ, говорить св. Исаакъ Сиріянинъ,—страхъ Божій. А онъ не терпитъ того, что(бы пребывать въ чьей-либо душъ вмъстъ съ пареніемъ ума
т. е. съ разсъяніемъ ума земными вещами и мыслями); потому
что при служеніи чувствамъ сердце отвлекается отъ услажденія Богомъ" 2). Пареніе ума—отъ праздности, чтенія и суетныхъ бесъдъ или отъ пресыщенія чрева" 3).

<sup>1)</sup> Добр. т. III, 10.

<sup>2)</sup> Cn. 1-oc, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сл. 30-ое, 137.

"Что бываеть съ рыбою, вышедшею изъ воды, то бываеть и съ умомъ, который выступилъ изъ намятованія о Богѣ, и парить въ намятованіи о мірѣ" 1).

"Кто возгнущался всякимъ пареніемъ ума, тотъ зритъ Владыку своего внутрь сердца своего <sup>2</sup>).

"Паренія ума никто не можеть преодольть, развъ только погруженіемъ въ духовное въдъніе. Умъ нашъ легокъ и, если не связанъ какимъ-либо помышленіемъ, не прекращаеть паренія" 3).

Такъ много говорить Св. Исаакъ о пареніи ума, отъ котораго необходимо подвижнику освободиться и очиститься и которое всетаки необходимо преодольть. Естественно при этомъ св. отецъ также много озабоченъ очищеніемъ ума. Онъ весьма хорошо изображаєть состояніе ума, который не очищенъ дъйствіемъ благодати Божіей и предоставленъ только силъ и могуществу своего развитія. П хотя мы уже много говорили о томъ, что говоритъ Исаакъ Сиріянинъ объ очищеніи ума, мы всетаки приведемъ это мъсто, такъ какъ оно намъ кажется можетъ служить характеристикою ученія современной теософіи о ментальномъ познанін.

"Если зрѣніе ума, говорить онъ, не будеть очищено дѣланіемъ ваповѣдей, дѣлами безмолвнаго житія, не прюбрѣтеть (умъ) въ совершенствѣ свѣта любви, не преусцѣетъ возрастомъ обновленія Христа, улучшеніемъ вѣдѣнія не приблизится къ духовнымъ естествамъ въ той степени, на которой ищетъ ангельскаго духовнаго житія: то не возможетъ содѣлаться истиннымъ зрителемъ Божественнаго созерцанія. Всѣ же тѣ подобія духовнаго, какія думаетъ составить себѣ умъ, называются призракомъ, а не дѣйствительностью. И то что умъ видитъ одно вмѣсто другого, происходитъ отъ того, что онъ не очистился. Ибо естество истины прибываетъ всегда неизмѣннымъ, и не измѣняется никогда въ подобіе; причиною же мечтанія образовъ сихъ бываетъ немощь, а не чистота ума").

"Это было и съ философами внъшними, потому что почли духовнымъ то, о чемъ не пріяли истиннаго ученія отъ Бога" <sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сл. 8-ое, 38.

<sup>2)</sup> Ibid. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сл. 72-ое, 368.

<sup>4)</sup> Сл. 55-ое, 268.

Можно сказать съ Св. Исаакомъ, что всѣ ментальныя построенія и усилія къ духовному въ современныхъ теософскихъ возэрѣніяхъ составляютъ только "подобія духовнаго" и суть "призраки", а не дѣйствительное и настоящее теософическое содержаніе. Внѣ благодати Божіей умъ современныхъ теософовъ "видитъ одно вмѣсто другого", не знаетъ просвѣтленія Божественнаго и не можетъ сдѣлаться "истиннымъ зрителемъ Божественнаго созерцанія", а поэтому онъ—не есть умъ боголюбивый и теософическій, а умъ мірской, превратный и парящій. И въ этомъ весь смыслъ и все значеніе очищенія и обновленія ума, къ которому необходимо долженъ стремиться, и дѣйствительно стремится веякій подвижникъ, строющій внутреннее дѣланіе и въ немъ жаждущій достигнуть "Божественнаго созерцанія".

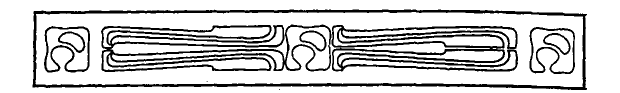
Очищеніе ума—зрѣніе Бога и путь къ истинной теософіи подвижничества. Мы ясно поймемъ всю его сладость, а вмѣстѣ и то, почему къ нему особенно стремились подвижники сами и завѣщали стремиться къ нему и всѣмъ своимъ ученикамъ, если въ заключеніе послущаемъ, что говоритъ объ этомъ Св. Симеонъ, новый богословъ.

"Я чувствоваль, молитвенно и въ благодарномъ чувствъ взываль бы къ Богу, что бы Ты очищаль умъ мой, открывалъ пространнъе очи души моей и давалъ мнъ видъть славу Твою обильнъе, и что Самъ Ты увеличиваешься паче и паче и блистаніемъ паче и паче расширяещься, и мнъ казалось, что съ удаленіемъ тьмы Ты приближаешься ближе и ближе, —какъ это часто испытываемъ мы и въ чувственныхъ вещахъ)...

Свящ. Н. Ремивовъ.

(Продолжение будеть).





# Чѣмъ опасенъ и грозенъ штундобаптизмъ для русскаго народа, его Церкви и Государства\*).

(Окончаніе) \*).

# IV. Плоды раціонализма въ вопросахъ вѣры у нѣмцевъ и штундобаптистовъ.

Лучшей иллюстраціей истины Христовой вѣры являются дѣла и жизнь послѣдователей и исповѣдниковъ этой вѣры. Штундобаптисты несутъ на св. Русь нѣмецкую вѣру—протестантизмъ съ его вольномысліемъ. Сейчасъ весь міръ, все человѣчество подводить итоги плодамъ этой вѣры. Теперь поэтому своевременно рѣщить вопросъ—желательно ли насажденіе на св. Руси штундобаптизма и что онъ несетъ и готовить намъ. Рѣшеніе этого вопроса въ высшей степени важно какъ для спасенія каждой вѣрующей души, также важно для Церкви и Государства. Ибо вопросы вѣры, убѣжденія души, міросозерцаніе имѣють громаднѣйшее вліяніе на весь укладъ нашей жизни.

Есть-ли теперь въ мірѣ человѣкъ, который бы не содрогнулся предъ всѣми тѣми ужасами и звѣрствами, какіе творять нѣмцы, поправшіе законы Божескіе и человѣческіе!... Предъ кровожадностію, злодѣйствомъ и преступностію позорною этихъ сыновъ культурнѣйщаго XX вѣка нѣмѣетъ мысль, трепецуть кости. Готтентоты, папуасы, древніе

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1915 г.

Аттилы, Чингизь—хаты, всё міровые вандалы и разбойники возглавлены нынё Вильгельмомъ Кровавымъ и его безумнымъ народомъ, вычеркнутымъ изъ списка цивилизованныхъ государствъ. Эти люди-звёри вонзили свои когти и зубы не только въ тёло, душу людей, нётъ, они пожелали стереть съ лица земли священныя историческія реликвіи цивилизаціи—Реймскій соборъ, Лувенъ. Они безжалостно растоптали Бельгію, Антверпенъ. Они на вёки забрызгали свою позорную націю не только кровью враговъ, но и кровью невинныхъ младенцевъ и этихъ пятенъ дётской крови и слезъ сиротъ не стереть имъ теперь во вёки реть имъ теперь во въки.

Изъ какихъ же корней выросли эти страшные уроды, долго и умёло скрывавшіе свое нравственное безобразіе и убожество отъ міра? Кто отточилъ когти и зубы этимъ хищникамъ и людовдамъ? Кто воспиталъ и культивировалъ этихъ варваровъ XX въка?

Когда разбойникъ выходить въ темную ночь на дорогу и безжалостно вонзаеть лезвіе ножа въ первую попавшуюся жертву, будь то ребенокъ или беззащитная женщина, всъ

жертву, будь то ребенокъ или беззащитная женщина, всѣ мы должны признать, что на этоть злодѣйскій подвигъ способна только та душа, которая убила въ себѣ все святое, божественное, которая похоронила Бога, не вѣритъ въ безсмертіе, не признаетъ Всемірнаго Судію, которая разбила священныя скрижали сердца, заглушивъ совѣсть.

Все это теперь весь міръ увидѣлъ и въ образѣ всемірныхъ разбойниковъ, нѣмцевъ-звѣрей. Какъ-же произошла эта метаморфоза превращенія культурнѣйшихъ людей въ самыхъ свирѣпыхъ звѣрей, людоѣдовъ, варваровъ? Вопросы эти важны и ихъ нужно освѣтить; хочется постигнуть психологію этихъ "культрегетеровъ", дабы великіе уроки войны не остались безслѣдными для человѣчества.

Несомнѣнно, что всѣ эти страшные подвиги нѣмпевъ.

не остались безследными для человечества.

Несомненно, что всё эти страшные подвиги нёмцевь, такь ярко выступившия на полё брани въ современные дни, выросли изъ корней вольномыслія въ вопросахъ вёры.

Прежде чёмъ началась война, въ Германіи появились грозные признаки разложенія вёры. Въ этой страню господства раціонализма образовалось "общество атеистовъ", причемъ въ одномъ Берлинь собрано свыше 200.000 человькъ, изъявившихъ согласіе поступить въ члены этой новой без-

божной общины. Здюсь-же произведена была анкета между пасторами, повидавшая міру, что изт 100 пасторовь едвали найдется и з человика, которые бы вирили въ Божественное достоинство Господа Іисуса Христа.

Воть къ чему привель раціонализмъ нёмцевъ въ возпросахъ вёры, воть чёмъ закончился протестантизмъ, ко-

Воть къ чему привель раціонализмъ нѣмцевъ въ вопросахъ вѣры, воть чѣмъ закончился протестантизмъ, который теперь несуть на Русь сектанты-штундобаптисты. Мысль сожгла св. въру, потушила священную лампаду въ душт людей. Раціонализмъ, какъ ржа, разъблъ всъ святыни души. Послѣ появленія Лютера вѣра постепенно начинаетъ угасать въ сердцѣ его послѣдователей. Начинается послѣдовательное появленіе разрушителей вѣры, начинается постепенное вымираніе и религіи, которая только одна способна дѣлать людей людьми, удерживая ихъ отъ зла. Предъ нами невольно рисуется тенерь зловѣщій образъ Штрауса, который убилъ окончательно въ душѣ своихъ соотечественниковъ и послѣдователей вѣру въ Бога и Божественное достоинство Христа. Штраусъ разбилъ самыя драгоцѣннѣйнія скрижали и въ "мѣстѣ святѣ" человѣческаго сердца образовалась "мерзость запустѣнія". Вмѣсто живой сердечной вѣры, вмѣсто вдохновеній, сладостныхъ молитвъ, святыхъ переживаній выступилъ холодный разумъ, анализъ мысли, бездушіе, разсчетъ. Похоронивъ въ душѣ Бога, Штрусъ похорониль въ ней и все святое. И этоть ядъ безбожія отравилъ и душу нѣмецкаго народа. Когда-же поражены корни можноли и отъ дерева ожидать хорошихъ плодовъ!

По въчнымъ же законамъ психологіи и свидътельству міровой исторіи, когда люди севлекаютъ съ себя образъ Божій, они невольно совлекаютъ и образъ человъческій и ревнуютъ объ образъ звъриномъ. Что происходитъ въ жизни отдъльной личности, то-же самое происходитъ и въ жизни цълыхъ обществъ и царствъ. И современные нъмцы-звъри только подтверждаютъ незыблемость этихъ въчныхъ законовъ.

За Штраусомъ, убившимъ въру въ Божественное достоинство Христа и все святое въ человъческой душъ, появляется какъ естественный преемникъ его въ той же Германіи Ницше, возревновавшій уже объ образъ звъря. Провозглащается идеалъ человъка—звъря съ его ненасытной утробой, съ острыми когтями и зубами, чтобы глубже вон-

зить ихъ въ борьбъ за лакомые куски въ жизни. Нъмцы современные и есть плоды религіи Штрауса и философіи Ниціпе. Подъ вліяніемъ этихъ идей и культивировались эти "сверхчеловъки", предъ звърствами которыхъ содрогается весь міръ. Но эти хитрые звъри въ человъческомъ образъ съ развитымъ мозгомъ и засохшей душой учитывають психологію другихъ народовъ и царствъ, почему прикрываютъ себя пышной мантіей цивилизованныхъ сыновъ культурнаго въка; берутъ въ руки евангеліе; рисуются въ красивыхъ позахъ предъ міромъ, принимая видъ "ангеловъ свъта". Вильгельмъ кровавый говорить рачи о мира, о любви, о Христъ, ъдетъ на поклонение Гробу Господню въ Палестину, а тамъ же въ Германіи, по приказу того-же императора и его народа Круппъ лихорадочно выливаетъ пушки-великаны, чтобы потопить соперниковъ въ крови, чтобы, после речей о миръ, съ большей увъренностію метать бомбы въ святые храмы, освященные въками съдой старины, чтобы разру-шать всъ священныя реликвіи цивилизаціи, чтобы огнемъ и мечомъ уничтожить всё плоды культуры, разорвать всёхъ своихъ соперниковъ и на пирамидахъ костей мучениковъ всего міра провозгласить себя побъдителемъ; на слезахъ и крови другихъ націй создать благополучіе животное для своихъ подданныхъ.

По этимъ плодамъ можно вполнѣ опредѣлить, что нѣмцы далеки отъ Христа. Корни протестантизма съ его раціонализмомъ и не могуть дать лучпихъ плодовъ.

Итундисты—это духовные сыны нёмцевъ-протестантовъ. Штундобаптисты силятся вырвать на Руси Святой корни православія, давшаго такіе дивные плоды, предъ которыми преклоняется весь міръ, и силятся вмёсто святыхъ корней вёры насадить тотъ же раціонализмъ въ вёрё, изъ корней котораго и вырасли люди-звёри и всё ихъ разбойническіе набёги.

Если православіе дало такіе дивные цвѣты всѣхъ добродѣтелей, а нѣмецкая вѣра родила уродокъ и звѣрства, то желательно ли это насажденіе нѣмецкой вѣры штундистами на Руси? Желательно-ли это явленіе въ нашей общественной и государственной жизни? Вопросы эти важны и они должны быть рѣщены, дабы Русь святая не вступила на

тотъ путь, какой избрали и вмим. Штундобаптизмъ соблазняетъ великій православный русскій народъ на опасивйшій путь. Къ чему привель раціонализмъ въ вопросахъ в рм и нашихъ штундобаптистовъ? Къ тому, что за короткое время эту общину онъ успѣлъ раздробить на массу толковъ. Одни штундисты считаютъ уже Інсуса Христа—за простого раввина; другіе признаютъ Его за соціалиста, который идетъ дальше въ своемъ ученіи современныхъ соціалистовъ; третьи возводять себя на пьедесталъ святости; четвертые кощунственно отвергають законность учрежденной власти, выражають отвращеніе къ военной службъ, не признають судовъ и присяги, зовуть къ анархизму. довъ и присяги, зовутъ къ анархизму. Когда послушаешь ръчи всъхъ этихъ раздробившихся

Когда послушаещь рвчи всвхъ этихъ раздробившихся партій штундобаптистовъ, невольно задумываещься—можноли эти дерзкія, рвзкія и убогія разсужденія назвать религіей? Нъть.—Это человвческое заблужденіе, это—опасное увлеченіе неввжественной мысли пграть въ ввру, это—смутное самообольщеніе и болвзненная "духовная прелесть". Враги церкви и родины силились все время поддерживать пропаганду этого ученія среди простого народа, мечтая, въ угоду нвмцамъ, отрывать народныя массы отъ Церкви, насадивъ оружіемъ штунды на св. Руси "мужицкій нигилизмъ", чтобы произвести смятеніе умовъ народныхъ массъ, привить иное міровоззрвніе. иное міровоззрѣніе.

Какъ осенній листь, оторвавшись отъ дерева, засыхаеть, желтветь, носится ввтромъ съ одного мвста на другое, такъ штундисты, баптисты и цвлый рядъ другихъ отщепенцевъ ввры вплоть до "стонущей интеллигенціи", оторвавшись отъ древа церкви, двлаются невольно жертвой вольномыслія, ко- торое приводить ихъ къ чудовищнымъ выводамъ, разруторое приводить ихъ къ чудовищнымъ выводамъ, разрушающимъ истинное христіанство. Отдълившись отъ православной Церкви, какъ живого источника вселенской въры и надежнаго авторитета, сектанты горделиво перенесли этотъ авторитетъ на самихъ себя. И то, что достигалось усиліями всей церкви на протяженіи многихъ въковъ, тъ драгоцъннъйшія сокровища, кои собраны выдающимися свъточами въры, высокой нравственности, кристаллисто чистой души, подвижниками святости, геніями религіозной мысли—все это сектантами—штундобаптистами грубо, кощунственно осмът яно, отвергнуто, попрано. Простой хохолъ Рябошапка, наслушавшійся річей коварных нівмцевь, сочинившихъ "новую віру", свой скудный умъ, свое убогое мышленіе поставиль выше мышленія всего христіанскаго міра. Понятно, что это безуміе самообольщенныхъ фанатиковъ—психопатовъ создало такую віру, въ которой высочайшая свобода духа перешла въ простую распущенность и безпринципность грубаго сердца и темнаго разума, въ которой священная книга библія сділалась лишь простой игрушкой, въ рукахъ индивидуальнаго разума, отвергшаго вселенскій разумъ церкви. Віра штундобаптистовъ поставлена на скользкій путь раціонализма. Здівсь ніть той авторитетной нормы, которая бы способствовала правильному развитію богословствующей мысли. Понятно, что умничанье и простое резонерство сектантовъ въ столь важныхъ вопросахъ, какъ ржа, разъйдаютъ и самую віру, порождають скептицизмъ, производять разділенія на безчисленное множество толковъ, убивая въ корнів и самоє христіанство. Здівсь начинается постепенное вымираніе и самой религіи, ибо за царящимъ въ вірів раціонализмомъ, какъ естественный спутникъ его, въ дверь души стучится полное невіріе, атеизмъ, что и доказала намъ ясно Германія.

ино термани.

Интундобантисты резонерствують обычно, что только они правильно толкують Свящ. Писаніе, получая озареніе свыше оть Духа Святого. Но какое это невѣжество, полное заблужденіе! Тоть, кто вникаеть глубже въ духь ихъ проповѣди, долженъ несомнѣнно признать то, что штундобантисты за озареніе отъ Св. Духа принимають обычно плоды собственнаго разстроеннаго воображенія.

сты за озарене отъ Св. Духа принимають обычно плоды собственнаго разстроеннаго воображенія.

Неужели Духъ Святый можеть поднимать руку штундиста, чтобы выкалывать глаза на иконт Снасителю, Богоматери, Угодникамъ Божіимъ, разбивая въ щепки эту святыню? Нтъ.—Неужели Духъ Св. впушаетъ злобу, ненависть, осужденіе въ дуппу штундиста, который ненавидить православныхъ, называя ихъ встыи хульными словами? Нтъ.—Неужели Духъ Св. даетъ въ руки этихъ вандаловъ колья, чтобы разбивать храмы Божіи и глумиться, какъ нтыцы надъ Реймскимъ соборомъ, надъ этой святыней? Нтъ.—Неужели Духъ Св. заставляетъ штундиста бтыть отъ до-

рогой могилы своего отца и матери, если надъ ними стоить кресть съ распятіемъ Христа? Нѣтъ.—Неужели же вся та завѣдомая ложь, обманъ, проклятія, ненависть, коими штундисты осыпаютъ православныхъ, исходятъ отъ сердца, озареннаго Духомъ Святымъ? Нѣтъ...

И воть выдь это "инть" чувствуется и во всых тыхь дикихь выходкахь, которыя штундисты выдають тоже за дыйствія Св. Духа. Всякій малограмотный Ивань, Оома, Сндорь, разь вступиль вы общину сектантовь, всякую нелівныйшую мыслы своего темнаго ума принисываеть Духу Святому. Какая это явная клевета и хула на Духа Святого. Здысь всюду сквозить воображеніе больного ума, нервозности, нетерпимости, гордости, безумія, духовной прелести. Болые тонко, болые обидно нельзя и представить способа, чтобы такъ одурачить штундой русскій народь, какъ это одурачили німцы, чтобы подготовить разрушеніе и паденіе Св. Руси.

Это напоминаеть басню "Ворона и Лисица". Какъ хитрая лиса разстроила воображеніе вороны, что та каркнула въ порывѣ восторга и выпустила сыръ, который и нуженъ былъ лисѣ, такъ выходцы изъ Германіи—проповѣдники поступали и съ нашимъ довѣрчивымъ народомъ. Вѣдь въ штундобаптизмѣ каждый Сидоръ, Оома, Никита рисуютъ перспективы обворожительныя: одинъ проповѣдникомъ, другой мечтаетъ поставить табуретъ, рядомъ съ каеедрой православнаго митрополита, третій таскается по прісмнымъ высокихъ особъ, какъ делегатъ общины, четвертому рисуются сребренники нѣмецкіе, пятый собирается на съѣздъ за границу и т. п.

Все это заманчиво. Воть на этой то слабой струнв человвического грвха и ловились простецы св. Руси; они все мечтали, строили отдаленныя перспективы, усыпанныя розами и цввтами, а нвмцы подбирали земельку, гнали Русь въ Сибирь, захватывали теплыя мвстечки, подготовляли спокойно всв средства, чтобы смести ненавистную Россію и ея сыновъ.

Разорвазъ связь съ историческимъ христіанствомъ, съ Церковью, отвергнувъ преданія—эту великую связь съ богатствомъ ума, впры и благочестія подвижниковъ духа,

всякій сектантъ лишенъ того критерія, который бы помогъ ему различить пиненицу отъ плевелъ, эло отъ добра, истину отъ лжи, дъйствіе Св. Духа отъ заблужденій больного воображенія.

Каждый сектанть—это своего рода Робинзонъ Крузо въ вопросахъ вѣры, это утлая ладья, носящаяся по безпредѣльному океану, потерявъ свой компасъ, это изсохшій осенній листъ, носимый вѣтромъ и бурею всякаго новаго проповѣдника.

У сектантовъ нѣтъ того коллективнаго смысла, который, вырабатываясь вѣками исторической жизни, служить прочной основой для вѣрованій и убѣжденій.

Правда, сектанты любять ссылаться на то, что Библія является для нихъ лучшимъ критеріемъ и нормой въ поискахъ истины, но и здёсь сектанты глубоко заблуждаются. Библія одна, а всёхъ сектъ тысячи, даже штундобаптисты за короткое время раздълились на нъсколько партій, и воть каждая партія говорить яко-бы на основаніи Библіи. Что-же выходить? Истина одна, но, проходя черезъ слабую человъческую мысль, она часто извращается и искажается. Вотъ почему Спаситель міра, проникая Своимъ Божественнымъ взоромъ въ гръшную дущу людей, ввърилъ храненіе и толкованіе принесенной имъ истины "только Церкви во всей совокупности ея членовъ". Никто изъ отдельныхъ членовъ ея отъ мірянина до пастыря не обладаетъ даромъ непогръшимости въ вопросахъ божественнаго откровенія. Ни самое блестящее научное образование, ни святость жизни не изчеловъка отъ могущихъ быть заблужденій, и только одна Церковь является прочным в столпом в и утверэкденіемъ истины (1 Рим. 8, 15). Вожественное откровеніе въдь не философія и Церковь Христова создана не творить новую истину и изобрътать новые догматы, какъ какія-либо научныя системы: нътъ, Церковъ должна только охранять, оберегать данную Христомъ истину отъ поврежденій, "блюсти ее въ чистотъ и непорочности", дабы и спасти истину отъ прираженія лжи и неправды. Въ этомъ единеніи съ Церковью, каждый изъ членовъ ея находить лучшее удовлетвореніе своему религіозному чувству; убъжденія, міросозерцаніе ділаются боліве устойчивыми, а въ взаимообщеній братскомъ въра одного провърдется върого всей св. Церкви. Мы уже не говоримъ о томъ, насколько это единеніе въ въръ сплачиваетъ людей въ одну тъсную братскую семью, дълая ее устойчивой и могучей въ жизни. Вотъ почему мы должны для блага нашего же дорожить этимъ религіознымъ единеніемъ и поддерживать его.

Читалъ Библію св. Николай Чудотворецъ, Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, Сергій Радонежскій и цёлый сонмъ геніевъ богословской мысли и святости жизни, на ней воспитались тысячи свёточей Христовой вёры и всё они глубоко чтили св. храмы, иконы, мощи, крестъ, находя этому доброму отношенію къ чтимымъ вёками святынямъ прочное обоснованіе въ Словѣ Божіемъ. Неужели-же нёмецкій кузнецъ и слесарь, да малограмотный хохолъ Рябошапка, нашпигованный хитрыми врагамт Руси, лучше понимаютъ смыслъ Библіи, чёмъ всё свёточи вёры, мысли и жизни христіанской?! Конечно нётъ. Наши штундобаптисты, какъ жалкіе рабы и насвистанные попугаи, повторяють и дёлають все то, что внушають имъ хитрые проповёдники изъ-за границы.

Когда зараза—чума, оспа, дифтерить, холера, скарлатина охватывають какой-либо народь, то всё благороднёйшіе и культурные люди стремятся на борьбу съ этими страшными бичами человёчества. Во имя общаго блага устраиваютсякарантины, сжигаются цёлые дома—очаги заразы, строго
караются закономъ всё нарушители санитарныхъ мёропріятій. Въ эти моменты воля всякаго Сидора, Ивана, Өомы,
не желающихъ стёснять свою некультурность мёрами культуры, должна подчиняться болёе просвёщеннымъ авторитетамъ. И эта истина жизненная признается всёми за несомнённое благо. Странно было бы въ эти грозные дни предоставлять право свободы леченін всякимъ знахарямъ и знахаркамъ, обильно собирающимъ жатву на темной народной
нивъ. Законы Государства, въ огражденіе народныхъ массъ,
строго караютъ практику этихъ деревенскихъ, доморощенныхъ лёкарей, и всё радётели свободъ въ этомъ случаёготовы на самыя строгія кары.

Но въдь кромъ заразы тъла, есть и зараза духа, еще болъе омрачающая нашу жизнь своими жертвами, слезами,

страданіями. Не должны ли поэтому и въ этомъ отношеніи всё благороднейшія души сплотиться воедино на борьбу съ этимъ тягчайшимъ зломъ жизни! Вёдь эта зараза, поражая группы лицъ, невольно отражается и на всемъ Церковномъ и Государственномъ тёлё. Почему же мы въ одномъ случаё ограждаемъ общественный организмъ отъ микробовъ, а въ другомъ отдаемъ его на растерзаніе? Почему въ одномъ случаё невёжественное знахарство стремимся скорёе пресёчь самыми строгими мёрами, а въ другомъ—открываемъ полнёйшій просторъ всёмъ самозваннымъ "духовнымъ знахарямъ" для эксплоатаціи народной темноты? Почему жертвы чумы, холеры насъ устращаютъ, волнуютъ, поднимаютъ на борьбу, а несчастныя жертвы разнаго рода фанатиковъ въ духё тираспольскаго Ковалева, зарывшаго въ землю болёе 40 душъ, мало трогають?.

Вотъ надъ этими вопросами пора бы серьезнъе подумать всёмъ русскимъ людомъ и оградить себя отъ духовной заразы, подрывающей нашъ общественный, государственный и церковный организиъ. Всё мы теперь должны понимать и твердо помнить ту непреложную истину, что всв эти сектанты и ихъ вожди нъмецкаго духа и происхожденія. Фетлеры, Кальвейты, Гюбнеры, Бонекемпферы, Терреи, Ле-Февры, Финнеи, Морганы, Гордоны, Джонъ-Ватсоны, Клиффорды, Бойфорды, Боляшемферы и прочіе, и прочіе, несутъ на Св. Русь не зерна добра, а зерна зла. Одряхлѣвшій западный міръ чрезъ ихъ посредство несетъ старческія немощи и болѣзни, "гангрену духа" и на св. Русь. Больше чѣмъ чумы, оспы, холеры мы, православные русскіе люди, должны бояться всёхъ этихъ враговъ. Мы не должны упускать изъ виду и зорко слёдить, что нёмецкіе "люди науки" вмёстё съ холерными вибріонами въ бутылкахъ несутъ такіе же вибріоны и для души. Эти коварнёйшіе враги человёчевиоріоны и для души. Эти коварнвишіе враги человвческаго рода, не вврящіе ни во что святое, эти духовные мертвецы несуть для пораженія нашего твла и духа все, что только могла изобрвсти діавольская злоба. Мы теперь должны сугубо радоваться, что злодви предстали во всей наготв и безобразіи, что сорвана мантія и овечья шкура съ этихъ хищныхъ волковъ и русское общество воочію увидвло зубы и когти этихъ хищниковъ, увидвло къ чему направлена вся проповъдь этихъ мнимыхъ благожелателей, которые только на небо посматриваютъ, а по землъ пошариваютъ. Открытый врагъ не такъ страшенъ, какъ врагъ тайный. И мы глубоко въримъ, что мощная св. Русь стряхнетъ какъ богатырь могучій съ своихъ плечъ нъмецкое иго, тяжело давящее и Государство, и Церковь, и мозгъ и сердце великаго русскаго народа.

### V. Міровое торжество Православія.

Современная война несомивнию должим начать новую эру въ жизни народовъ и царствъ. Она нелицепріятно подводить итоги и мощи человівной культуры, она же подводить итоги и мощи человівнескаго сердца, души въ области божественной, идеальной, духовной культуры. Геніи ума и геніи сердца, сыны світа и сыны тьмы—всі проходять предъ нами во всемъ своемъ величіи и во всей своей неприкращенной наготів.

И развѣ не слышить теперь уже міръ, какъ, вмѣстѣ съ громоносными раскатами пушекъ, несется приговоръ, "надгробное рыданіе" матеріалистической культурѣ и духовному обнищанію и смерти, истлѣвшему въ поҳотяхъ плоти нѣмецкому народу, съ его бездушными умничаніями и вольномысліємъ въ вопросахъ вѣры! Съ другой стороны, развѣ не слышитъ міръ, все человѣчество въ тѣхъ же раскатахъ громоносныхъ пушекъ, потрясающихъ и колеблющихъ "основы земли"—привѣтственный салютъ грядущей торжественно и побѣдоносно новой духовной силѣ—св. Руси съ ея Православіемъ; Руси, которую Верховный Судія призываетъ, какъ огненный столбъ, чтобы съѣтить міру свѣтомъ Христова ученія и жизни, чтобы отвѣтить на запросы духа современнаго человѣчества, чтобы открыть ключъ къ уразумѣнію вѣчныхъ законовъ человѣческаго духа, мысли, жизни сердца. Святая Русь призывается исполнить свой историческій міровой долгъ—открыть въ груди человѣческой родникъ благодатной жизни, святости, чистыхъ дѣлъ и возвышенныхъ помышленій; тотъ родникъ высшаго, благодатнаго, вѣчнаго счастья и духовной поэзіи, который промышленная

и биржевая Европа изсушила въ груди своихъ сыновъ; чтобы показать одряхлъвшему и нравственно одичавшему міру великій примъръ осуществленія въ жизни идеаловъ Евангелія.

Россіи великой съ ея православіемъ суждено довершить, ув'внчать развитіе челов'вчества: согласовать умъ съ сердцемъ, водворить миръ и правду, доказать на д'вл'в, что ц'вль челов'вческая не въ одной наукт, не въ одной свободт, не въ одной силъ или искусствъ, образованіи, промышленности, богатствъ; что есть н'вчто выше и учености. и промышленности, и образованія, и свободы, и богатства, это просвъщеніе, просвъщеніе въ духъ христіанской религіи 1).

Въ этой войнъ сыны и дочери православной церкви явили дълами истину живой въры, доказавъ міру, что и нынъ въ православной церкви есть не единицы, а цълые сонмы свътлыхъ и святыхъ мучениковъ и исповъдниковъ съ ревностію и духомъ первыхъ въковъ христіанства. Православная церковь въ теченіе XX въковъ, не смотря на всв историческія бури, костры, колесованія, мученичество бережно я свято хранить живые корни апостольскаго въка и изъ этихъ корней и въ XX въкъ выросли такіе дивные цвъты всъхъ христіанскихъ добродътелей, предъ которыми преклоняется весь міръ. И знаменательно, чъмъ темнъе преклоняется весь міръ. И знаменательно, чёмъ темнее спускается ночь на землю отъ мрака и ужаса войны, тёмъ ярче, ослёпительные горять, сіяють среди окрававленныхъ горъ тёлъ, среди дыма пороха, среди града и свиста иуль свётлые; лучезарные, чисто небесные образы сыновъ и дочерей православія. Здёсь, у челюстей смерти—на передовихъ позиціяхъ вы видите какъ безстрашно умирають герои —чудо богатыри сермяжной Руси; здёсь же вы видите, какъ точно ангелы слетівшіе съ неба, съ крестомъ на груди, съ любовью въ сердцё носятся отъ одного страдальца къ другому дорогія сестряцы" исполняя поль градомъ пуль гому "дорогія сестрицы", исполняя подъ градомъ пуль святое Христово дѣло любви. Туть же вы видите и пастырей съ крестомъ въ рукахъ, съ чашей вѣчной жизни Тѣла и Крови Христовой, часто падающихъ на груды тѣлъ дорогой паствы, будучи скошены тѣмъ-же градомъ пуль. А

<sup>1)</sup> Людвигь Штуръ. Славянство и міръ будущаго. 1867 г. стр. 129.

тамъ, вдали—развѣ вы можете спокойно безъ слезъ смотрѣть, какъ старецъ 70 иѣтній іеромонахъ Антоній отказывается отъ лодки, чтобы спасти свою жизнь, предоставляя это молодымъ воинамъ, а самъ, "возведя очи горѣ, поднявъ крестъ святой, поетъ предсмертную молитву "Спаси Господи люди Твоя" и скрывается на вѣки подъ бездониой скатертью водъ. Развѣ вы не слышите, какъ волны своимъ рокотомъ какъ бы вторятъ плачущимъ и рыдающимъ матросамъ при видѣ геройской смерти о. Антонія, что и они рыдають и плачутъ вмѣстѣ съ православной душой, видя этотъ живой перлъ православія.

Наша св. церковь, какъ единственно сохранившая отъ въка опостольскаго во всей чистотъ Истину Христову, явила, какъ бы воскресила первые въка христіанства. Чрезъ XX въковъ великій духъ не угасъ и теперь проявляется предъ міромъ во всемъ величіи и мощи 1).

И не мы должны учиться въръ у наемниковъ нъмецтихъ атеистовъ, преступно берущихъ религію, какъ средство для порабощенія Руси подъ тяжелое нъмецкое пго; нътъ, они должны поучиться въръ и жизни у тъхъ простыхъ сердечныхъ пахарей русской земли, которые могутъ свято жить, которые спокойно, безстрашно идутъ на подвигъ мученичества, чтобы умереть "за въру, за Царя, за родную Русь". 2)

Съ захватывающимъ интересомъ мы прочли въ Новомъ Времени въ Рождественскомъ номерѣ за 1914 г. передовую статью въ защиту нашего родного православія, почему не можемъ пройти молчаніемъ правдивыя строки неизвѣстнаго автора.

<sup>1)</sup> Знаменательно, что теперь среди лютеранъ—латышей и эстовъ, воочію увидѣвшихъ въ историческіе дни полное банкротство лютеранства, поднялось движеніе въ пользу православія. Лютеранствующая до сихъ поръ латышская печать уже выпускаетъ статьи сочувственныя православію, какъ напр. "Дзимтенесъ Вѣстнесисъ" въ № 274 "латыши и славяне".

<sup>2)</sup> Плоды православія въ великую войну такъ ясны теперь всѣмъ, что въ Ригѣ возникло среди баптистовъ движеніе въ православіе. Недавно состоялось даже торжественное присоединеніе къ православію мѣстнаго старѣйшаго баптистскаго наставника А. Ширмеля, состоявшаго въ должности проповидника 34 года (Нов. Вр. 14 ноября 1914 г.).

Въ нынѣшнюю годину, по словамъ автора, мы испытываемъ на дълю, какую драгоцѣнность сберегли въ душѣ своей сбереженіемъ вѣры, и какая драгоцѣнность потеряна на западѣ чрезъ всѣ эти пошлости ученія Тюбингенской школы объ Іисусѣ Христѣ и черезъ другія пошлости ученія разныхъ Геккелей о человѣкѣ и о родѣ человѣческомъ. Давно было замѣчено, что въ основѣ этихъ "научныхъ вѣяній" лежитъ не дъло, не знаніе, но рядъ низкихъ предрасположеній.

Павшій человікь, павшій въ чудовищной технической работі и въ ежедневныхь коммерческихь расчетахь, сталь предрасположень ничему небесному не върить, о все, даже и небесное, построять изъ земли и грязи. Человікь грязными руками сталь собирать грязь въ кучи, громоздить кучу на кучу, и полізть на небо черезь посредство этихъ кучь, чтобы тамь "распорядиться по своему!" Но шлепнулся обратно носомъ въ свою грязь. Этоть ужасный шлепокъ, этоть убійственный шлепокъ—поразившее всіхть варварство самой ученой въ мірів націи.

Нашъ Достоевскій предсказалъ: "Ваша наука окончится антропофагіей" (людовдствомъ, пожираніемъ человвка заживо). Не осуществилось ли это? Не видимъ ли мы всв исполненіе пророчества Достоевскаго? Эти нвмцы, обрубающіе кисти рукъ у 17 лвтнихъ мальчиковъ—бельгійцевъ, чтобы они "никогда не могли вредить потомъ нвмцамъ," не суть ли уже ученые антропофаги?

Слава Богу, Русь за лѣсами своими, за болотами, за рѣками, за морями сохранилась отъ этихъ якобы "ученыхъ вліяній", а на самомъ дѣлѣ ученаго фантазированія и празднословія, и Святое слово Евангелія сохранила какъ небесное чудо. Скажемъ мудро, просто и ясно, что Русь оказалась умнѣе ихъ Геккелей, а русская деревня съ старымъ погостомъ возвышеннѣе и духовнѣе Тюбингена. Тамъ возводили "исторію христіанства" какъ страницу изъ "исторіи обезьянъ", а у насъ думали иначе,—и "Блаженны чистіи сердцемъ, яко тіи Бога узрятъ" и всѣ реченія Спасителя помѣщали въ книгу съ серебряннымъ многофунтовымъ окладомъ, осынали этотъ окладъ драгоцѣнными камнями, клали ее на престолъ въ храмѣ, подходили, крестились в цѣ-

ловали эту книгу. Великіе символы почтенія, благогов'внія, любви! И когда пришель чась "пров'врить мудрость", гориллы стали поступать, как'в гориллы, а человтки стали поступать, как'в человтки. Гориллы бросились и стали раврушать Реймскій соборь, обрубать руки поношам'ь, насиловать дъвушек и эксенщинь, а человтки шли вы бой, перекрестясь, съ молитвой,—и ни дътей, ни эксенщинь не трогали.

Споръ нашъ съ Западной Европой вообще конченъ въ эту войну.

И хочется сказать: еще прибавимъ серебра на серебряные оклады нашихъ Евангелій, еще прибавимъ драгоцінныхъ камней сюда, чтобы никакъ не смішать эту книгу съ другими, чтобы какъ можно больше выразить, что книга эта—совсёмъ другая оть прочихъ, ничего съ ними общаго не имітощая, большая, единственная, главная. Ею—живы, ею—не умремъ.

Штундобаптисты, какъ хищники и воры ворвались къ намъ, чтобы обобрать это золото, это серебро, эти драгоцѣн-ные камни съ великихъ святынь православія; процовѣдники этихъ шаекъ недаромъ святую книгу берутъ съ престоловъ и священныхъ алтарей, чтобы прятать за голенищей, за па≠зухой или въ торбѣ.

Мы, православные русскіе люди, должны выступить на защиту родныхъ святынь Православія и родичамъ Гориллъ, духовнымъ братьямъ Антропофаговъ, питомцамъ Штрауса и Ниціпе, ученикамъ Тюбингенской школы—всёмъ этимъ расхитителямъ нашихъ духовныхъ богатствъ должны сказать: не смёйте касаться грязными руками нашихъ святынь, не смёйте развращать нашъ великій русскій народъ. Какъ сыны всякаго отечества выступають на защиту его, такъ сыны Церкви должны выступить на защиту ея святынь. "Народъ въ прави имить свои не политическія святыни и требовать, чтобы каждый передъ ними сняль шапку. Снимають ее передъ знаменемъ, сними и передъ крестомъ."

"Сними шапку, человтче, и помолись на православную иерковь: нынт она спасла насъ отъ звърства и образа звъринаго!"

Въ эти великіе историческіе дни, когда сыны правос-

лавные св. Руси творять великое дёло, проливая кровь, нельзя не вспомнить вёщихъ пророческихъ словъ безсмертнато поэта Хомякова, указавшаго на міровое призваніе православной Руси такими словами поэтическаго вдохновенія:

Не въ пьянстви похвальбы безумной, Не въ пьянствъ гордости слъной, Не вь буйствъ смъха, пъсни шумной, Не съ звономъ чаши круговой, Но въ силъ трезвенной смиренья, И обновленной чистоты, На дъло грознаго служенья Въ кровавый бой предстанешь ты! О, Русь моя! какъ мужъ разумный, Сурово совъсть допросивъ, Съ душею свътлой, многодумной, Ступай на Божескій призывъ! Такъ, исцъливъ болъзнь порока Сознаньемъ, скоровю и стыдомъ, Предъ міромъ стынешь ты высоко Въ сіяный новомъ и святомъ! Иди! тебя зовуть народы, И совершивъ свой бранный ширъ, Даруй имъ духъ святой свободы, Дай мысли жизнь, дай жизни миръ! Иди! свътла твоя дорога, Въ душъ-любовь, въ десницв-громъ, Грозна, прекрасна, Ангелъ Вога Съ огнесверкающимъ мечомъ!

Св. Русь! храни, оберстай родное православіе отъ всѣхъ татей и разбойниковъ жизни. Да номеркнеть ложь и обманъ штундобаптизма предъ яркими лучами вѣчнаго свѣта Христова, льющагося обильно на вѣрныхъ чадъ Его Святой Православной Церкви.

"Вставай экс Русь,—закончимъ мы словами О. И. Тютчева—твой близокъ часъ. Вставай Христовой службы ради. Ужъ не пора-ль, перекрестись, Ударить въ колоколъ въ Царьградѣ! Раздайся благовѣстный звонъ. И весь Востокъ имъ огласися, Тебя зоветь и будить онъ. Вставай, мужайся, ополчися! Въ доспѣхи вѣры грудь одѣнь И съ Богомъ, исполинъ державный. О, Русь! Великъ грядущій день, Вселенскій день и православный!".

Свящ. Мих. Слуцкій.





# Борьба Христіанства съ остатками язычества въ древней Руси.

(Продолжение \*).

§ 27.

#### Похоронные обряды.

Древняя Русь имъла върование въ загробное существованіе души. Доказательствомъ тому служать погребальные обряды. Вятичи, радимичи и съверяне справляли надъ покойникомъ тризну "и по семь творяху кладу (краду) велику", на которую клали покойника и сожигали, потомъ собирали кости въ небольшой сосудъ и ставили его "на столив" при дорогахъ. Это дълаютъ вятичи "и нынъ", прибавляетъ далве лвтописець, изъ чего можно заключить, что этоть обычай быль въ силъ въ ХІ-ХП ст. Таковы же были и обычаи кривичей и другихъ язычниковъ. 1) Крада, клада-это погребальный костеръ. Выражение "на столпъ" въроятно, значитъ "на холмъ", точнъе въ холмъ. 2) Аскольда и Дира, убитыхъ въ 882 г. Олегомъ на Днъпръ, похоронили на горъ. Олега въ 912 г. также схоронили на горъ Щековицъ. Древляне похоронили убитаго ими Игоря. 3) По мнѣнію Котляревскаго, месть Ольги древлянамъ имъла значение погребальныхъ почестей и умиротворяющей жертвы умершему

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 6 за 1915 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лаврентьевская л'вт., нзд. 3. СПВ, 1897 г. стр. 13.

<sup>2)</sup> Котляревскій. О погребальных в обычаях в язычников в славянь. Москва, 1868 г. стр. 129—130 и 123.

Лаврентьевская діят. стр. 23, 38, 54.

насильственной смертью Игорю. Здёсь видны слёды двухъ способовъ: погребенія и сожженія. 1) Но сама Ольга, принявъ христіанство, завъщала "не творити трызны надъ собою". 2) Лътописное извъстіе пополняется свидътельствомъ Пролога XV в. подъ 11 іюля: Ольга запов'ядала Святославу ее "съ землею равно погрестить, а могылы не сути, ни тризнъ творити, ни бдына дъяти". 3) Бдынъ—надстройка надъ могилой, срубецъ малъ, въ который скрылся князь Даніилъ отъ Кучковичей. Козьма Пражскій упоминаеть о хижинахъ на распутьяхъ для упокоснія душъ усопщихъ; Ибнъ-Фодланъ также говорить о какомъ-то сооружении на могилъ сожженнаго руса. Въ- нъкоторыхъ мъстахъ Россіи такая постройка называется голубецъ и дълается срубомъ съ крышей, будкой или домикомъ. 4) Котляревскій говорить, что такой обычай, какъ не согласный съ христіанскими порядками, въ настоящее время прекращенъ. 5) Но во многихъ мъстахъ онъ еще существуеть. На старыхъ крестьянскихъ кладбищахъ эта постройка имъеть видь большого и высокаго гроба; памятники въ видъ часовенъ, въроятно, представляютъ изъ себя видоизмънение идеи бдына. Въ настоящее время запрещается ставить надгробные памятники будками, какъ говорять въ -народъ. Буда—скленъ для покойника. 6) Но такихъ будокъ на нашихъ кладбищахъ еще не мало. Въ житіи князя Кон-Муромскаго, жившаго въ XII столътіи, рится, что народъ дивился, какъ Константинъ не по обычаю народному хоронилъ своего сына Михаила. Житіе Константина Муромскаго отмъчаетъ слъдующія черты языческаго погребенія, не сходственныя съ христіанскимъ обычаемъ: язычники не хоронили на востокъ лицомъ своего покойника; вмъстъ съ покойникомъ полагались "ременныя плетенія древолазныя", т. е. веревочная лістница, а можеть быть длинный ремень, в роятно вслудствіе в рованія, что душъ придется взбираться на высокую гору; на могилъ убивали коня; надъ остатками погребеннаго насыпали холмъ;

<sup>1)</sup> Котляревскій. О погребальных в обычаяхь языческих славянъ. стр. 115-118.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврентьевская л'єт. подъ 969 г., стр. 66.
 <sup>3</sup>) Котляревскій. О погребальныхъ обычаяхъ, стр. 118.

<sup>4)</sup> ibid. crp. 119.

<sup>5)</sup> ibid., etp. 120.

<sup>6)</sup> ibid. crp. 120.

совершалась тризна, состоящая изъ воинскихъ игръ и упражненій, кулачнаго боя и проч., при чемъ была и попойка; печаль выражалась плачемъ и лицедраніемъ, о чемъ свидътельствуютъ и арабскіе писатели Ибнъ-Даста и Кадлуба. На могилъ ставили постройку—бдынъ. 1)

Преосв. Макарій полагаеть, что подъ княземъ Константиномъ следуетъ разуметь Ярослава Святославича, умершаго въ 1129 г. 2) Тризна—это обрядовая военная игра, бой, въ примъненіи къ усоищимъ-поминки по немъ военною игрою, битвой. 3) Корневой смыслъ слова тризна такой: "тризна"-значило бой, поединокъ; "тризнище"-мъсто боя. Въ тризной называли празднество, соединенное съ военными потъхами. Срезневскій сравниваеть тризну съ русской радуницей. 4) Корень слова тризна можно предполагать tri въ значении побъждать, превосходить (въ борьбъ. б) Въ "толкованіи неудобь познаваемомъ въ писаныхъ р'вчемь", въ рукописи 1431 г., тризна изъясняется: "страдальство, подвигъ". 6) Акад. Соболевскій отмічаеть, что въ Начальной лътописи слово тризна употребляется въ значеніи —погребальное состязаніе, погребальныя игры. 7) Глаголъ тризниться употребляется и въ настоящее время (въ Смоленской губ.) и означаеть-илохо, смутно различать предметы; выражение "въ глазахъ тризнится" равносильно выраженіямъ: въ глазахъ туманъ, предметы мелькаютъ, двоятся-троятся. Этоть глаголь употребляется только въ примфненіяхъ къ пьянымъ.

На основаніи свидѣтельствъ греческихъ и римскихъ писателей можно установить, что среди славянъ существоваль обычай сожигать мертвецовъ на кострѣ, при чемъ жена умершаго добровольно обрекала себя на смерть, чтобы быть сожженною вмѣстѣ съ мужемъ; по покойникамъ совершались поминки съ обильнымъ употребленіемъ вина в). Не-

<sup>1)</sup> Котапревскій. О погребальных робычаяхъ, стр. 127—129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. рус. церкв. томъ 2, изд. 3, 1889 г. СПВ., стр. 29.

<sup>3)</sup> Котмпревскій. О погреб. обыч. стр. 132.

<sup>4)</sup> Изсладованія о языческомъ богослуженін древ. слав., стр. 92.

<sup>5)</sup> ibid, crp. 131.

<sup>•)</sup> *Калайдовичъ.* Іоаннъ, Экзархъ Волгарскій, Москва, 1824 г., етр. 196, 123. прим. 108.

<sup>7)</sup> Сборн, отд. рус. яз. Акад. Наукъ, 1910 г. томъ 88, № 3, стр. 273.

<sup>\*)</sup> Котлиревскій. О погреб. обыч., стр. 37—50.

сравненно значительнъе показанія арабскихъ писателей. упоминавшихъ о саклабахъ, сакалабахъ, русахъ. Подъ сак. лабами, сакалабами арабы разумвли юго-западныхъ и западныхъ славянъ; иногда этимъ именемъ обозначалось у нихъ русское племя, можеть быть съверное, новгородское, называемое "Начальной лътописью" словънами. Русь, Ros, Rusпо всёмъ признакамъ есть Русь славянская, славянскіе обитатели Черноморы, волжскаго и дивировскаго бассейновы 1). Ибнъ-Фодланъ, бывшій посланникомъ ко двору болгарскаго царя около 920 г., оставилъ яркое описаніе похоронъ богатаго руса. Онъ лично наблюдаль эти похороны, кажется, въ Булгарахъ, въ нынвшней Казанской губ. 2). Въдныхъ по свидътельству Ибнъ-Фодлана сожигали въ небольщомъ суднъ или лодкъ. Похороны знатнихъ обставлянись различными обрядами и церемоніями. Съ умершимъ добровольно себя обрекалт на смерть кто-нибудь изъ его дівушекъ или мальчиковъ. Когда умеръ богатый русъ, то одна изъ дъвушекъ изъявила желаніе умереть со своимъ господиномъ. Когда все было готово, съ ръки вытащили судно, принадлежавшее умершему, поставили его на подпоры; потомъ на суднъ поставили ложе (скамью), покрыли его ватными стегаными одъялами, греческой золотой паволокой и подушкой изъ той же матеріи. Умершаго вынули изъ могилы, гдв онъ находилоя до этого времени, одъли въ богатыя одежды, посадили на приготовленное ложе, подперли подушками; вокругъ умершаго поставили крвпкій напитокъ, положили плоды, благовонныя травы, хлъбъ, мясо, лукъ; убили собаку, двухъ лошадей, двухъ быковъ, курицу и пътуха и все это бросили въ судно; оружіе покойника положили близъ него. Обрекшая себя на смерть дъвушка была послъ разныхъ обрядовъ и церемоній убита подлів покойника. Потомъ дрова: огонь охватилъ судно, и не прошло и часу, какъ корабль, костеръ и дъвушка со своимъ господиномъ-обратились въ пепелъ. На мъстъ судна насыпали возвышеніе, подобное круглому холму, вставили въ середину большое дерево, написали на немъ имя умершаго и имя русскаго царя

<sup>1)</sup> ibid. crp. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гаркави. Сказанія мусульманскихъ писателей о славянахъ и русскихъ. СПБ. 1870 г., стр. 110.

и удалились 1). Ибнъ-Фодланъ не говоритъ о женъ руса, изъ чего можно заключить, что онъ былъ холостъ; въ такомъ случав Ибнъ-Фодланъ, можеть быть, видвлъ соединеніе двухъ обрядовъ: брачнаго и погребальнаго, чемъ и можно объяснить нъкоторыя невяжущіяся съ похоронами подробности 2). Что русы женили послѣ смерти холостыхъ покойниковъ, объ этомъ свидътельствуетъ другой арабскій писатель Масуди, писавшій въ первой половинѣ Х вѣка (отъ 20 или 30 до 50 годовъ Х въка по Р. Х.). Славяне, пишетъ онъ: раздъляются на многіе народы, нъкоторые изъ нихъ суть христіане, между ними находятся также язычники, точно также солнцепоклонники... Большая часть ихъ племенъ суть язычники, которые сожигають своихъ мертвецовъ и поклоняются имъ з). Славяне и русы, пишетъ ниже Масуди: сожигають своихъ мертвецовь съ ихъ вьючнымъ скотомъ, оружіемъ и укращеніями. Когда умираетъ мужчина, то сожигается съ нимъ жена его живою; если же умираетъ женщина, то мужъ не сожигается; а если у нихъ умираетъ холостой, то его женять по смерти 4). Обычай "посмертнаго вънчанія" сохранился до нашего времени на Руси 5). Наконецъ приведемъ свидетельство Ибнъ-Даста, писавшаго около 30-хъ годовъ Х ст. "Когда умираетъ кто-либо изъ нихъ (славянъ), они сожигаютъ трупъ его; женщины ихъ, когда случится у нихъ покойникъ, царапаютъ себъ ножемъ руки и лица. На следующій день по сожженіи покойника, отправляются на мъсто, гдъ оно происходило, собирають пенелъ и кладутъ его въ урну, которую ставятъ затвмъ на холив" Чрезъ годъ на могилъ устраивають поминки. Жены, особенно любившія своихъ мужей, собственноручно устраивали висълицу надъ трупомъ мужа и удавливались. Трупъ удавивнейся бросали въ огонь, гдѣ онъ и сгоралъ в). "Когда умреть у нихъ кто либо изъ знатныхъ, то выкапываютъ ему могилу въ видъ большого дома, кладутъ его туда и вижеть съ нимъ кладуть въ ту же могилу какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) *Гаркави*. Сказанія 96—101 стр. і

<sup>2)</sup> Котляревскій. О погр. обыч. стр. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) *Гаркави*. Сказ. стр. 125.

<sup>4)</sup> ibid. erp. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Соболевъ. Загробный міръ по древне-русск. представленіямъ. Сергієвъ посадъ. 1913 г. стр. 153.

d) Гаркави. Сказанія, стр. 264—265.

одежду его, такъ и браслеты золотые, которые онъ носиль; далѣе опускаютъ туда множество съѣстныхъ припасовъ, сосуды съ напитками и чеканную монету. Наконецъ кладутъ въ могилу живою и любимую жену покойника. Затѣмъ отверстіе могилы закладывается, и жена умираетъ въ заключеніи" 1).

Свидътельство Ибнъ-Даста драгоцънно для насъ въ томъ отношеніи, что обычаи, отмъченные имъ, подтверждаются русскими источниками. Способъ выражать скорбь царапаньемъ ножемъ рукъ и лица—это очевидно "кожекросчіе" и "лицедраніе" житія Константина Муромскаго. Обычай ставить урну съ пепломъ покойника на холмъ—это древній обычай, отмъченный "Повъстью временныхъ лътъ". Что касается способа, какимъ жена предастъ себя смерти, т. е. удушеніе веревкой, то необходимо имъть въ виду, что повышеніе и удушеніе было обыкновеннымъ способомъ приношенія жертвы 2). Смерть чрезъ удушеніе и потопленіе, конечно, считалась впослъдствіи нечистой, языческой. Человъкъ, умершій такою смертью, не подлежаль христіанскому погребенію, какъ великій гръшникъ; мало того: утопленника или удавленника по нашимъ народнымъ взглядамъ вообще не слъдовало хоронить, а должно оставлять безъ всякаго погребенія. Противъ этого суевърія вооружились Серапіонъ Владимірскій и Максимъ Грекъ.

Свидътельство Ибнъ-Даста о совмъстномъ погребеніи живой жены съ мертвымъ мужемъ находитъ себъ подтвержденіе въ нашей народной былинъ о Потокъ. Былина помнить, что нъкогда супруговъ хоронили вмъстъ, но помнитъ это неясно, сбивчиво; смыслъ обычая потерянъ. Стараясь осмыслить его, былина повъствуетъ, что Потокъ и Авдотьющка Лиховидьевна (Лебедь бълая) заключили между собою условіе предъ вънчаніемъ, и "попы соборные" привели ихъ въ томъ къ присягъ: "Кто перво умретъ, второму за нимъ живому во гробъ идти". Первою умерла Лиховидьевна, спустя полтора года послъ брака. Лиховидьевна была "еретица", т. е. колдунья; повидимому ея смерть была притворной или же вообще заключала въ себъ какую-то хитрость: "она мудрости искала надъ мужемъ своимъ". Тъло Лиховидьевны

<sup>1)</sup> ibid. crp. 270.

<sup>2)</sup> Котляревскій. О погреб. обыч. стр. 56, 33.

привезли на саняхъ въ церковь и поставили на паперти. "Вырыли могилу глубокую и великую, глубиною, шириною по двадцати сажень"; въ этой могилъ погребали тъло Авдотьино. Туда же быль опущень Михайло Потокъ съ конемъ и сбруею ратною; могилу (погребъ) заворочали потолкомъ дубовымъ и засыпали песками желтыми. Въ полночь въ могилу собрались гады зменные, потомъ пришелъ и большой огнедышащій змёй, котораго убилъ Потокъ и его головою сталъ мазать тёло Авдотьино; отъ этого или отъ иной причины Лиховидьевна ожила, и обоихъ ихъ вынули изъ могилы. А когда Потокъ живучи состарълся и преставился (умеръ), его похоронили и съ нимъ зарыли въ могилу живою жену его Авдотью Лиховидьевну. Былина заканчивается хотя традиціоннымъ, но характернымъ и умъстнымъ стихомъ: "То старина, то и дъянье" 1). Дъйствительно, адёсь сохранились многія старинныя черты: погребеніе живой жены съ умершимъ мужемъ, воинъ погребается съ конемъ и оружіемъ, покойника везуть на саняхъ. Подъ санями надобно разумъть сани въ буквальномъ смыслъ. Въ первый разъ живого Потока хоронять съ Авдотьею; какъ извъстно, такъ не дълали: живого мужа не хоронили съ умершей женою. Вылина отмечаеть, что этоть случай быль исключительнымъ, следствіе особаго договора, который быль скрупленъ присягой при посредству соборныхъ поповъ. Сани у насъ дъйствительно употреблялись для перевозки покойниковъ. Такъ, въ сказаніи о Борисв и Глебъ въ рукописи XIV въка изображено перенесение тълъ св. Бориса н Глъба: св. Бориса несуть на саняхъ, а св. Глъба везуть на саняхъ же<sup>2</sup>). Сани употреблялись для перевозки покойника, вфроятно, потому, что онф были раньше изобрфтены человъкомъ, чъмъ телъга.

Итакъ, на основаніи различныхъ свидѣтельствъ можно установить, что древнѣйшіе русскіе славяне примѣняли къ своимъ умершимъ сожженіе и погребеніе. Вѣроятно оба эти способа были взяты изъ видимой природы. Самымъ сильнымъ и величественнымъ явленіемъ для первобытнаго чело-

<sup>— 1)</sup> Древиія россійскія стихотворенія, собранныя Киршею Даниловымъ. Пад. Суворина, стр. 173—181.

<sup>2)</sup> Гипдичь. Исторія искусствъ, изд. 1, СПВ., 1897 г., т. III, рисунки 48 и 51.

въка было солнце. Множество формъ языка и поэзіи, <sub>мно-</sub> жество древнихъ миновъ свидътельствуютъ, что въ ежеднев-номъ движеніи солнца человъкъ видълъ цълую жизнь живого существа, подобіе своей собственной: оно рождалось, быстро становилось юношей, затімь мужемь, исполненнымь силь; постепенно старъло и наконецъ скрывалось за горизонтъ, умирало. По воззрѣнію племенъ приморскихъ, солнце, оконумирало. По воззраню племена приморскиха, солице, окончивъ жизиенный путь свой, сгорало и погружалось въ море; у жителей равнинъ и горъ—оно сжигалось и уходило въ вемлю или за горы; то мъсто на далекомъ западъ, гдъ скрылось оно, представлялось человъку обителью, которая ожидаеть его самого послъ смерти, куда прежде отошли его отцы, гдъ они наслаждаются новою жизнію" 1). Наши льтописи помнять и знають сожжение покойниковъ, но при началв Русскаго государства преобладающей формой похороннаго обряда—было погребеніе. Можеть быть погребеніе распространилось у насъ вслідствіе греческо-христіанскаго вліянія.

§ 28.

#### Загробная жизнь души.

Всякій обрядъ и обычай является результатомъ воззръній и върованій. Погребальные обычаи русскихъ славянъ доказывають намъ, что наши предки върили въ загробную жизнь человъка, върили въ безсмертіе. Эти върованія были смутны, не отличались устойчивостью и опредъленностью, какъ во всёхъ естественныхъ религіяхъ. Загробная жизнь по возэрёнію нашихъ предковъ была подобіемъ этой земной жизни и служила продолженіемъ теперешняго существованія человъка; вотъ почему покойника снабжали всъмъ тъмъ, что необходимо и живому человъку. Языческая дружина Игоря въ 945 году клялась, что нарушившій договоръ "да будеть рабъ въ весь вікъ (да будуть раби в си вікъ и) в будущій" 2). Слівдовательно, и въ загробной жизни, по віврованію славянь—язычниковъ, люди дівлились на рабовъ и свободныхъ. Каковы были языческія представленія относительно души, мы не знаемъ; объ этомъ можно судить, до нъкоторой степени, по современнымъ върованіямъ. Какъ и

<sup>1)</sup> Котаяревскій. О погреб. обыч., стр. 176—177. 2) Лаврентьевская лёт., стр. 52.

слъдовало ожидать, душа представлялась матеріальной. Дуща по народнымъ воззрвніямъ подобна пару. Если въ избв холодно, и виденъ изо рта выходящій паръ, говорить: "духъ виденъ". Въ основъ русскаго народнаго взгляда на душу лежить именно понятіе дыханія: духъ, дышать, дыханіе, душа. У римлянъ spiritus (дуновеніе, дыханіе, духъ, душа) одного корня съ глаголомъ spirare (дуть, въять, дышать). У грековъ πνεύμα—πνέω, ψυχή,—ψύγω. У большинства народовъ слова духъ, душа, дыханіе, вътеръ-восходять къ одному корню 1). Мъстожительство души-въ нижней части шеи, гдъ при дыханіи "живчикъ бьется" 2). Впрочемъ, душа можетъ двигаться по всему телу: можеть перемещаться въ грудь, животъ и проч. Извъстное выражение: "душа въ пятки уппла", въроятно, первоначально не имъло ироническаго значенія. Душа по смерти человъка, а иногда и при жизни (во время сна, обморока и особенно у колдуновъ) можетъ принимать разныя формы. Такъ, по древнему и современному върованію, душа представлялась въ видъ вътра, въ образъ птицы, бабочки, мухи, летучей мыши 3). Клингеръ въ своемъ трудъ "Животное въ античномъ и современномъ суевъріи" собралъ огромный матеріалъ въ подтвержденіе положенія, что въ сознаніи многихъ народовъ и въ разныя времена животныя признавались, какъ образъ человъческой души. Но среди русскаго народа слабо развито върованіе "въ животное-душу". "Съ развитіемъ сознанія о человіческомъ достоинствъ представление души въ своемъ развитии у предка приняло форму антропоморфическую", говорить свящ. Соболевъ 4). Но мы полагаемъ, что древнія представленія о душ'в могли быть скорве всего антропоморфическаго характера, такъ какъ представить себъ душу легче всего въ человъкообразной формъ. Върование въ животное-душу весьма древнее, но оно могло появиться только тогда, когда человъкъ начинаетъ анализировать свое представление о душъ, находя, что душа имъетъ какія-то другія свойства по сравненію съ человъкомъ. Такъ по крайней мъръ можно

<sup>1)</sup> Соболев. Загробный міръ, стр. 44—45. Клингеръ. Животное въ античномъ и современномъ суевъріи. Кіовъ, 1911 г. стр. 39.

<sup>2)</sup> Котляревскій. О погреб. обыч., стр. 192.

<sup>3)</sup> Соболевъ. Загробный міръ. Стр. 47—56.

<sup>4)</sup> Соболевъ. Загробный міръ. Стр. 57.

думать относительно русскихъ славянъ, языческая религія которыхъ была въ значительной мъръ ясно выраженнымъ культомъ предковъ (и культомъ природы, о чемъ мы здѣсь не говоримъ). Наши предки вѣрили, что покойники (дущи умершихъ) сохраняють всё потребности живыхъ: они пьють, вдять, моются въ банв. 1) Въ могилу покойниковъ клали (да и кладутъ) предметы первой необходимости для живыхъ: и кладуть) предметы первои неооходимости для живыхъ: нищу; одвають покойника въ новые лапти, чтобы они ему долго служили; двтямь въ могилу кладуть баранку и конфекту и проч. Мы уже говорили, что по народнымъ вврованіямъ души некрещеныхъ дввочекъ обращаются въ русалокъ, а некрещеныхъ мальчиковъ въ лвшихъ. Несомнънно, есть вврованія, что душа можетъ принять видъ животнаго: жена просить умершаго мужа навъстить ее въ видъ зающки; въ сказкъ мать по смерти помогаетъ своей дочери въ видъ коровушки-буренушки 2). Полагаемъ, что здъсь мы имъемъ дъло не столько съ върованіемъ въ животное-дущу, сколько съ върованіемъ въ оборотничество вообще: если человъжь можетъ дълаться оборотнемъ при жизни, то почему же имъ не быть и по смерти, на "томъ свътъ", который такъ похожъ на этотъ свътъ? Въ оборотнъ видоизмъняется не душа, а весь человъкъ; его тъло принимаетъ иной, обыкновенно, звъриный видъ. Наконецъ, мы знаемъ, что даже въ христіанскій періодъ покойники представлялись нашимъ предкамъ духами, злобно настроенными къживымъ, невидимыми, но реальными существами: подъ 1092 г. въ летописи записано, что навья уязвляли (били) полочанъ; самыхъ навій не было вид-но, но кони ихъ оставляли слёды копытъ з).

Изъ вышеизложеннаго явствуетъ, что върованія нашихъ предковъ въ загробное существованіе человѣка, въ его душу по смерти не отличались ясностью и послѣдовательностью. Душа была призракомъ, вътромъ, могла имъть видъ пара, зввря, птицы и проч. Но если душа можетъ имвть столько формъ, то въ сущности она не имветъ одной опредвленной формы или вида. "Она остается чвмъ-то загадочнымъ и таинственнымъ, чвмъ-то неуловимымъ и неустой-

См. Слово къ новъжамъ, приложение № 1.
 Соболевъ. Загробный міръ, стр. 73.
 Лътоп. по Лаврент. списку, стр. 207—208.

чивымъ въ своей сущности, являясь въ самыхъ разнообразныхъ формахъ и видахъ" 1).

О мъстопребывании души послъ смерти наши предки имъли смутное представление. По смерти человъка, душа его обитала на землъ въ видъ растенія, муравья, птицы, животнаго 2). Но въ тоже время върили, что покойники, ихъ души, отправляются "на тотъ свътъ", то на небо, то въ рай, то въ адъ-пекло. Обиталище мертвыхъ полагали на западъ, гдъ заходитъ солнце, за какимъ то воднымъ пространствомъ, чрезъ которое перевозитъ какой-то перевозчикъ. За перевозъ надобно заплатить, и потому въ руку или за щеку покойника клали монету 3). Тутъ невольно вспоминается классическій Харонъ. Погребеніе полойниковь въ лодкі также могло имъть отношение къ върованию въ необходимость путешествовать по водному пространству послѣ смерти. О жизни покойниковъ за гробомъ имълись смутныя представленія. Во всякомъ случав покойники не были потеряны для живыхъ. Вмъсть съ весною умершіе возвращались въ обитель живыхъ, на землю. Въ языческихъ върованіяхъ нътъ никакихъ указаній на мэдовоздаяніе по смерти за земную жизнь. Люди добродътельные и порочные, добрые и злые, по смерти будто бы раздёляли одинъ общій удёль. Трудно сказать, что означали слова адъ и рай, если они только были въ лексиконъ нашихъ предковъ-язычниковъ. Слово рай происходить отъ индоевропейскаго "радж, раджас", —блескъ, вода, облако. Въ Ригъ-Ведъ слово "радж" обозначаетъ мъсто свъта, міровое море, расположенное между небомъ и землею 4). Ибнъ-Фодланъ сообщаетъ, что дъвушка, обрекциая себя на сожженіе вм'єсть со своимъ господиномъ, говорила: "вотъ мой господинъ, онъ сидитъ въ раю, и рай тамъ прекрасенъ и зеленъ" 5). Слъдовательно, рай-это прекрасный садъ. Весьма возможно, что такое возрвніе возникло подъ вліяніемъ Библіи, гдв говорится о жизни прародителей въ раю. Что же

<sup>1)</sup> Клишеръ. Животи въ античи и совр. суевъріи, стр. 321.

<sup>2)</sup> Соболева. Загробный міръ, стр. 68-78.

<sup>3)</sup> Намъ передавали, что недавно въ Смоленской губ., при вскрытін трупа самоубійцы, похороненнаго до медицинскаго освидътельствованія, во рту умершаго была найдона монета въ 2 кон., положенная родственниками при похоронахъ.

<sup>4)</sup> Соболевь. Загробный мірь, етр. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid. exp. 97.

касается ада, то это слово явно греческаго происхожденія. Въра въ мученія гръшниковъ въ аду—это чисто христіанское върованіе. Полагаємъ, что наши предки върили въ какое-то мъсто или состояніе, гдъ души испытываютъ жаръ и зной. Есть въ народъ върованіе, что покойнику на томъ свътъ придется переходить по тонкой льняной ниточкъ чрезъ огненную ръку. Ниточка выдержитъ добраго человъка, а подъ злымъ сгоритъ, и онъ упадетъ въ огонь. Кажется, это и есть "пекло" 1). Вліяніе христіанства здѣсь выступаетъ весьма явственно. Рай находится гдѣ-то на вершинъ ледяной горы, на которую очень трудно взбираться: этому помогутъ ногти, если обръзая пропускать ихъ чрезъ воротъ рубашки. Во всякомъ случать древній рай не предназначался для добродѣтельныхъ, а пекло не для гръпіниковъ. Скоръе всего пекло и рай обозначали состояніе покойниковъ, когда имъ приходилось терпъть разнообразную температуру: не даромъ рай помѣщался на вершинъ ледяной горы. Въдь и живые вслѣдъ за ледяной зимой наслаждаются райской красотой зеленой весны, а потомъ должны переносить лѣтній зной, который и теперь въ народѣ носитъ названіе пекла: знойный полдень въ іюлѣ—настоящее пекло".

Полагаемъ, что погребальные обряды, какъ-то: плачъ по умершимъ, способы погребенія, воинскія игры въ честь убитаго—тризна,—были приблизительно одинакови у арійскихъ племенъ. По крайней мѣрѣ погребальные обычаи грсковъ и троянцевъ во многомъ напоминаютъ соотвѣтствующіе, разсказы нашей Начальной лѣтописи. Имѣемъ въ виду 23 и 24 пѣсни Иліады, гдѣ изображаются похороны Патрокла и Гектора.

§ 29.

#### Языческіе праздники русскихъ славянъ. Коляда.

Въ основъ всъхъ языческихъ праздниковъ русскаго народа лежало поклоненіе природъ—собственно солнцу, подателю тепла и урожая. Но къ солнечному характеру празднествъ присоединялся еще культъ мертвыхъ. Празднуя поворотъ солнца съ зимы на лъто, или наступленіе весны, славянинъ—язычникъ върилъ, что вмъстъ съ тепломъ, цвътами и травами на землю возвращаются и души умершихъ.

<sup>1)</sup> Сравн. у Котляревскаго, стр. 201,

Смерть—это долгая ночь, зима; съ возвратомъ тепла могуть возвращаться и мертвые. Впрочемъ, наши предки были убъждены, что умершіе всегда присутствуютъ съ ними невидимо, какъ это явствуетъ изъ культа рода и рожаницъ. Весеннее обновленіе природы только сильнѣе приводило на память связь между живыми и мертвыми. Мы начнемъ обзоръ языческихъ русскихъ праздниковъ съ зимняго солицеворота, отмъчая попутно остатки старинныхъ праздниковъ, уцѣлѣвшіе до нашихъ дней.

Самый короткій день, какъ извъстно, бываеть 10 декабря; съ этого времени дни начинають увеличиваться, къ празднику Рождества Христова день прибываеть "на куриный шагъ". Конечно, наши предки не были сильны въ астрономіи и потому праздновали поворотъ солнца съ зимы на лето тогда, когда этотъ поворотъ становился заметнымъ. Кажется, этоть праздникь назывался колядой. Слово коляда уцълъло до нашихъ дней, но смыслъ его служить предметомъ пререканія между учеными. Коляду производять отъ елфдующихъ санскритскихъ словъ: ку-воспфвать; ла-Индра; ійа -слава, свъть, блескъ; Да-холмъ-пъснь славнаго Индры на холмъ, холмная иъсня славному Индръ; вообще колядаивсия 1). Гедеоновъ сближалъ коляду съ греческимъ хахф ώδή; Щенкинъ объяснялъ, что коляда произопла отъ формы -Кол-вдъ (вокругъ фдущій) или кол-вда (круговая яства). Безсоновъ подозръвалъ здъсь видоизмъненное слово колода (заженный пень); Костомаровъ производить коляду отъ слова коло (колесо). Соловьевъ указывалъ на сложныя слова Коло Лада, Ко-Ладу. Кажется, върнъе сближать это слово съ латинск. kalendae. Kalendae первоначально означало первое число каждаго мфсяца, а потомъ стало употребляться въ значеніи Январьскихъ календъ, съ 5 января. На тождество коляды съ латинск. calendae укавываль еще Я. Гриммъ 2). Въ Синодальной Кормчей 1282 г. № 132 календы изъясняются, какъ Стурналіи, праздникъ въ честь Діониса, когда участники предавались пляскамъ, переряживались и проч. 3). Наши святки имъють сходство съ римскими языческими празднествами. Знинія римскія пра-

<sup>1)</sup> Великановъ Развъдки, стр. 216 и 434.

<sup>2)</sup> Аванасьевь. Поэтич. воззр. III, 730.

<sup>3)</sup> Буслаевъ. Историческ. Христ. Москва. 1861 г., стр. 382—384.

зднества начинались Врумаліями—въ честь Діониса съ 24-го ноября до 17 лекабря; далъе шли Сатурналіи и Опаліи—отъ 17 до 23 декабря и Воты—отъ 23 декабря до 1 января; эти празднества заканчивались Январьскими календами съ 1 по 5 января.

Сатурналіи справлялись среди зимы. Всего естественніве видіть въ Сатурналіяхъ, справлявнихся въ періодъ зимняго солицестоянія, когда бываеть самый короткій день, праздникъ Сатурна, какъ божества земныхъ ніздръ, которому ввітень постівь, и оть котораго ждутъ благополучія отъ будущей жатвы. Зимній солицеворотъ считался началомъ обновленія природы, ся постепеннаго воскресенія къ новой жизни, и встрітался всеобщей радостью. Въ дни Сатурналій всюду царила радость, свобода, пеобузданное веселіе; римляне пировали и обмітивались подарками; принята была игра въ кости на орізки и на деньги. Въ декабріть, во время полнаго замиранія природы, совершалось всеобщее помітновеніе умершихъ 1). Въ январьскія календы гадали; накануніт перваго дня календъ молодые люди толпами ходили по улицамъ, плясали и пізли пітени, а въ первый день календъ ходили діти по домамъ съ поздравленіями.

Христіанство перерождало греко-римскій міръ, но языческія празднества продолжали существовать. Такъ было и съ зимними празднествами. Получилась сложная и смѣшанная обрядность, гдѣ христіанство переплеталось съ язычествомъ. Послѣдовалъ протестъ церкви. Былъ установленъ праздникъ Рождества Христова. Юстиніанъ въ VI в. отмѣнилъ предшествовавшіе праздники и постановилъ праздновать съ 25 декабря по 5 января. Академикъ Веселовскій допускаетъ, что вмѣстѣ съ христіанствомъ греко-римскаго міра могли проникнуть къ другимъ народамъ не только церковные, но и народные обряды и обычаи, а съ ними и пѣсни, въ данномъ случаѣ щедровки, колядки. По мнѣнію Веселовскаго внѣшняя обрядность святочныхъ празднествъ, маски и ряженые,—это наслѣдіе языческаго греко-римскаго міра; эти обычан переносились съ мѣста на мѣсто греко-римскими мимами, а потомъ ихъ послѣдователями и подра-

<sup>1)</sup> Солоникіо. Очерки римской миноологіи (по Преллеру). Филологическія записки. Воронежъ, 1904 г., вып. VI, стр. 90—91.

жателями-шпильманами, глумцами, скоморохами 1). Близкое сходство нашихъ рождественскихъ праздниковъ съ римскими Врумаліями, Сатурналіями и календами не подлежитъ сомнънію. Такъ, 21 декабря римляне совершали жертвоприношеніе въ честь Геркулеса и Цереры, совершался характерный обрядъ закланія поросенка 2). И у насъ приблизительно въ это время "быютъ свиней". Окорокъ, колбасы, поросенокъ-обязательное рождественское кушанье; на Рождество обыкновенно разговляются колбасой или вятчиной. Переряживанья и пляски до сихъ поръ у насъ существують, какъ бывали они у римлянъ во время Врумалій; хожденіе римской молодежи и дътей наканунъ и въ день календъ въ неприкословности дошли до нашихъ дней въ формф нашихъ колядованій. И все-таки трудно допустить, что наша коляда и вообще рождественскія развлеченія, отзывающіяся языческой стариной, были простой копіей римскихъ календъ и Сатурналій. Мы заимствовали христіанство отъ грековъ, а не изъ Рима. Столь близкое сходство римскихъ и русскихъ языческихъ обычаевъ, пріуроченныхъ къ зимнему солицевороту, не могло возникнуть на почев христіанства. Допустимъ, что глумцы и скоморохи передали намъ обычай переряживаться на святкахъ; но какимъ образомъ тв же глумцы могли вкоренить обычай разговляться колбасой, что считается обязательнымъ, напр. въ Смоленской губ.? Изъ изследованія Потебни видно, что наши рождественскіе праздники проникцуты глубокимъ миническимъ характеромъ, смыслъ котораго забытъ. Необходимо имъть въ виду, что религіозныя заимствованія возможны только въ томъ случав, если народъ, делающій заимствованіе у другого, имжеть соотвътствующее върованіе. Близость римскихъ и русскихъ зимнихъ празднествъ мы относимъ къ доисторическому религіозному сродству этихъ народовъ, которое могио подновиться въ христіанскую эпоху. Да и подновленія до временть династін Романовыхъ, особенно Петра, дълались туго: русскіе со временъ св. Владиміра враждебно относились ко всему римскому. Еще греческій

<sup>1)</sup> Веселовскій. Разысканія VII, 129, 149, 177, 183 стр. Ждановъ. Литографированныя лекцін по исторін русской литературы. Съ разръшенія Латышева стр. 49—54. Энциклопедическій словарь Брокгауза и Эффрона—Коляда, полутомъ 30, стр. 809—811.

<sup>2)</sup> Фаминцынъ. Вожества древи, славниъ, стр. 232.

философъ, просвъщая Владиміра, предостерегалъ его отъ латинянъ. Языческій праздчикъ, совпадавшій и слившійся съ христіанскими рождественскими праздниками, былъ посвященъ божеству огня-грома, подателю плодородія полей, богатства, покровителю брака, имъвшему, въроятно, отношение и къ смерти і). Въ настоящее время не ясно, въ нашъ праздникъ коляды входилъ ли культь мертвыхъ. Кажется, да. Доказательствомъ тому служать гаданія, главнымъ образомъ, о женитьбъ и смерги. Здъсь можно усмотръть и простую психологическую причину: накануив новаго года. естественно задуматься о предстоящемъ, о судьбъ въ будущемъ году. Но въ древнее время у насъ годъ начинался съ весны—съ марта, что продолжалось до XV в., хотя быль и другой-византійскій счеть съ сентября 2). Новый годь съ января у насъ введенъ Петромъ Великимъ; обычай же гадать, очевидно, очень древній, пдеть къ намъ отъ временъ язычества. Обычай гадать при посредствъ жженой бумаги, растопленнаго олова, воска, очевидно, остатокъ языческихъ жертвоприношеній. Гаданіе при посредствъ зеркала, когда столь покрывають скатертью и ставять приборь, невольно наводить на мысль извъстное поставление трапезы роду и. рожаницамъ, т. е. предкамъ, покойникамъ. По народному върованію гадать при посредствъ зеркала и гръховно и опасно: въ зеркалъ является нечистый, собственно покойникъ; онъ можетъ увлечь въ могилу. Извъстна международная легенда мертвецв, увлекшемъ дввушку могилу (Ленора ВЪ Бюргера, Свътлана Жуковскаго).

Въ настоящее время въ Смоленской губ. слово коляда означаетъ, кромъ кануна праздника Рождества Христова, еще сборъ добровольныхъ подаяній лицами духовнаго званія. На Рождественскихъ праздникахъ духовенство ходитъ по приходу съ молебномъ и получаетъ благодарность натурой: крестьяне даютъ печеный хлѣбъ, колбасы, поросятъ. Бываетъ осенняя коляда въ октябръ; тогда крестьяне даютъ хлѣбъ зерномъ. Духовенство ходитъ по приходу и на пасхальной недълъ, но это колядой не называется: платятъ

<sup>1)</sup> Потебия. О миническомъ значеніи нѣкоторыхъ обрядовъ и повѣрій, стр. 15.

<sup>2)</sup> Бестужевъ-Рюминъ. Русск. Истор. Стр. 19.

деньгами. Колядованіе носить слёды сборовь для древнихь языческихь жертвоприношеній. Существовало и въ настоящее время существуєть повёрье, что на святкахъ по ночамъ разгуливаеть и резвится нечистая сила; вероятно, это предки-покойники, подъ вліяніемъ христіанства ставшіе нечистой силой.

Итакъ несомивнию, что, говоря о колядв, мы имвемъ дъло съ весьма древнимъ обычаемъ. Но откуда возникло это слово? Думаемъ, что оно распространилось среди славянъ со времени введенія христіанства. Коляда писалась, конечно, черезъ юсъ-коляда. Обозначало это слово особенно чтимый день (канунъ Рождества Христова, канунъ Крещенія). Коляда соотвътствуетъ римскому выраженію dies kalendae. Слово kalendae-было въ широкомъ употребленіи въ грекоримскомъ міръ. Оно употреблено въ Кормчей въ 62 правселенскаго собора. Въ славянскомъ переводъ виль коленды удержано. Замъчая среди славянъ обы-Слово чай, осужденный церковью, духовенство естественно могло пользоваться уже готовымъ терминомъ, который могъ привиться. Усилія духовенства принесли свои плоды: смыслъ древнихъ обычаевъ забыть народомъ, а въ Польшв и вообще на западв Россіи словомъ колядка обозначается уже христіанское п'вснопаніе, духовный стихъ, который в'врующіе поють въ костель вечеромь предъ праздникомъ Рождества $^{-1}$ ).

§ 30.

### Масленица. Со́роки.

За колядою слёдоваль праздникь въ честь весны, называвщійся масленица, но совершавшійся, вёроятно, нёсколько позже нашей масленицы. Въ настоящее время масленица справляется на сырпой недёлё, послёдней передъ Великимъ постомъ. Къ масленицё пріурочивають встрёчу весны 2). На масленицё не прядуть, чтобы мыши не грызли нитокъ и холсты не были гнилыми 3). Въ феврале, въ которомъ обыкновенно приходится наша масленица, еще хо-

<sup>)</sup> О книжномъ заимствованін слова коляды. См. И. Н. Смирновъ. Очеркъ культури, неторін южныхъ славянъ, вын. 1-й, Казань 1900 г. стр. 78.

<sup>2)</sup> Бестужевъ-Рюминъ. Русская исторія, стр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ж. М. Н. П. 1876, № 3, стр. 51.

лодно, а потому встръчать весну несвоевременно. Въроятно, масленицу въ языческое время праздновали послъ весенняго равноденствія. Празднества въ честь весны сопровождались буйнымъ весельемъ и излиществами; съ принятіемъ же христіанства праздновать масленицу стали до поста, на сырной недълъ. которая носить и до сихъ поръ явные следы языческой старины: катанье съ горъ на санкахъ, на лошадяхъ, попойки; обязательное масленичное кушанье-блины-поминальное кушанье. Въ Тамбовской губ. и смежныхъ съ нею мъстахъ первый яспеченный блинъ. кладется на слуховое окошко для душъ родственниковъ, знакомыхъ, особенно родителей. Набожныя жепщины Бдять первый масленичный блинъ за упокой усопшихъ 1). Такимъ образомъ въ масленичныхъ празднествахъ мы опять видимъ смвсь культа весны и солнца съ культомъ умершихъ. Что въ масленичныя празднества входило почитание мертвыхъ, видно изъ следующаго обычая: въ Смоленской губ. въ послъдній масленичный день "заговъны" (заговънный день) послъ ужина со стола ничего не убирають, всъ оставшіяся кущанья ставять на столё-, для родителей", которые приходять ночью и, никъмъ не зримые, ъдять. Полагаемъ, что это и есть вторая трапеза роду и рожаницамъ, за поставленіе которой наше духовенство столь страстно порицало свою паству. Наше предположение относительно того, что въ языческую эпоху масленица праздновалась позже, подтверждается существованіемъ другого праздника въ честь весны: разумфемъ сорожи, 9 марта Названіе "сороки"—произошло оть 40 севастійскихъ мучениковъ, память которыхъ празднуется православною церковью 9 марта, но самое празднество съ 40 мучениками не имветь ничего общаго. "Сороки" празднуются и болгарами. Какой-то Добри работалъ и игралъ на свирели въ день сорока святыхъ "на свети на четириси". Змъя выползла и укусила его 2). Въ Смоленской губ. 9 марта утромъ старшіе посылають дітей покликать весну. Дѣти выбѣгають на улицу кликать весну, обыкновенно, безъ теплаго верхняго платья, -- таковъ обычай. Въ этоть день изъ твста пекуть всевозможныхъ птичекъ, на-

<sup>1)</sup> Терещенко. Быть русскаго народа СПБ. 1848 г., ч. II, стр. 329—330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ж. М. Н. П. 1876 г., № 3, стр. 62.

зывая ихъ жаворонками; имъ дёлаютъ глаза изъ зернышекъ конопли. Пекуть изъ тъста птичекъ на гивадышкахъ, гивздышки съ яичками также изъ тъста. Къ изготовленію "жа воронковъ" охотно допускаются дёти. Когда "жаворонки" готовы, несколько птичекъ сажають на подоконникъ, а окно открывають. Кром'в жаворонковъ изъ преснаго теста пекутся большіе блины и хорошо подсупиваются; ихъ зовутъ "пръснушками" (тъсто пръсное). Никакихъ игръ и увеселеній на "сороки" не бываеть, такъ какъ въ это время бываетъ Великій постъ. Полагаемъ, что приблизительно на "сороки" въ прежнее время и происходили тъ празднества, которыя теперь перенесены на сырную недълю. Въ селъ Уколовъ Смоленскаго уъзда кличутъ весну на Благовъщен іе Часа въ четыре по полудни девушки и молодые парни идутъ на "рожь" (ржаное поле), здёсь разстилаютъ чистую скатерть, кладуть на нее принесенные пироги, молятся Богу, затъмъ ъдятъ принесенное; потомъ молодые люди поютъ пъсню, начинающуюся такъ: "Весна, весна, красное лъточко! Приди весна, принеси добра". Въ пъснъ говорится про зиму, которая "хлъбушко и сънушко подобрала"... Въ заклинанін весны на Благовъщенье можно видъть попытку пріурочить древній весенній праздникъ къ христіанскому празднику.

#### § 31.

#### Красная горка. Радуница. Первый выгонъ скота въ поле. Семакъ. Зеленыя святки.

Красная горка-воскресенье Өоминой или радуницкой недёли 1). Праздникъ этотъ продолжался, вёроятно, иёсколько дней и совершался въ честь солнца. Особенностью этого праздника въ настоящее время служать игры—"въ горёлки", "столбики" и проч.

На пасхальной недѣлѣ церковь не совершаеть поминовенія умершихъ; номинки откладываются на понедѣльникъ Ооминой недѣли; день этотъ въ народѣ называется радуничей. Корень рад—блестяцій, просвѣтленный; сравн. лат. radio — блистать, сіять, radius — лучъ; весна, приводящая свѣтлые дни, называется красной 2). Значеніе слова раду-

<sup>1)</sup> Aoanacsees. Поэтич. воззр., т. III, стр. 703.

<sup>2)</sup> Аванасьевъ. Поэтич. воззр. т. II, стр. 4.

ница въ примъненіи къ культу мертвыхъ для насъ не достаточно ясно, во всякомъ случав, это название доисторическаго происхожденія. У чеховъ, по свидътельству Козьмы Пражскаго, праздники съ играми и плясками, назывались "радованками"; такія радованки совершались въ честь усопшахъ" 1). Въ Рязанской губ. Ооминъ понедъльникъ и вторникъ называются навій день, т. с. день мертвецовъ 2). Часто этотъ праздникъ называють родительския; въ простомъ же народъ онъ неизмъппо называется радуницей. Языческій характеръ радуницы не подлежить сомивино. Обычай номинать покойниковъ во время весеннихъ правдниковъ возникъ въроятно въ силу такого представленія: зимой природа замираеть, а весной оживаеть; такая перемвна происходить и съ душами умершихъ: вмъсть съ травами, цвътами и деревьями души покойниковъ оживають и ийкоторое время живуть въ ръкахъ, освободивинихся отъ оковъ льда. Восточные славяне върнли, что покойники на зиму улетаютъ въ рай, а весной воскресаютъ. При первомъ проблескъ весны они говорили: "Родители изъ могилъ тепломъ дохнули" з). Эта аналогія между воскресеніемъ природы и оживленіемъ умершихъ лежитъ въ основъ семицкихъ поминальныхъ обрядовъ. Въ Смоленской губ. радуница справляется въ значительной мёрё по-язычески; крестьяне идуть на кладбище, предварительно, до объда, вымывшись въ банъ; на могилахъ сначала служатся молебны, потомъ тамъ пируютъ, ц все заканчивается веселыми и вснями и пляской; нередко бывають и драки. Въ высшей степени замъчателенъ обычай, весьма древняго происхожденія, подогравать покойниковъ: наканунъ радуницы, съ вечера, или же рано утромъ на самую радуницу на кладбищъ разводится костеръ. Огонь поддерживается и во время служенія панихидь. Это называется "подогравать покойниковъ". Полагаемъ, что здась имаемъ дъло съ пережиткомъ древняго трупосожженія. этого обычая въ настоящее время крестьянамъ уже не понятенъ, и обычай держится въ силу традиціи. Обращаетъ на себя внимание поминальное кушанье-рфзники, изготавливаемое

<sup>1)</sup> Срезневскій. Изслівдован, о языческ, богослужен, древн. славянъ, стр. 91.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Специреов. Русскіе простонародн. праздники. Вып. III, стр. 47.
 <sup>3</sup>) Трачевскій. Русская исторія. ч. І. 1895, стр. 23.

изъ пщеничной муки: раскатанное толстымъ слоемъ тёсто разрёзается параллелограммами и печется съ масломъ. Не имёютъ ли эти рёзники что-либо общее съ словомъ рызикъ, ословом—счастье 1)?

Съ Егорія (23 апріля) начинають выгонять скоть вы поле. Въ этоть день скоть выгоняють вербой, освященной въ воскресенье; хозяйки и діти несуть подарки пастуху, который стоить у околицы, принимаеть лепешки, хлібо, яйца, драчону, творогь. Візроятно, въ основіз нашего Егорьева дня лежить праздникъ въ честь Велеса—скотьяго бога.

Семикъ-седьмой четвергь по пасхъ. Семицкая недъля извъстна подъ именемъ русальной 2). Три послъдніе дня Семицкой недъли и три первые дня Тронцкой недъли называются зелеными святками з). На румынскомъ Троицынъ день—rusalii 4). Русальную недёлю сопровождали плясками, музыкой, переряживаніемъ з). Въ зеленый четвергъ (послв Духова дня) и въ десятый понедвльникъ женщины и дввушки не работають, боясь разсердить русалокъ б). Семикъ празднуется въ рощахъ, гдъ завиваютъ выки; потомъ ихъ пускають въ ржи и озера и гадають по вънку о будущемъ. Во многихъ городахъ на семикъ совершается поминовеніе умершихъ наспльственной смертью 7). "Русальная недъля" (rusalia) существовала еще въ грекоримскомъ языческомъ міріз и пріурочена была въ христіанекую эпоху къ Тропцыну дию, чъмъ и объясияется смъсь языческихъ обычаевъ съ христіанскими в). Троицинъ день, какъ видно изъ названія "зеленыя святки", входить въ составъ семицкихъ праздниковъ; этотъ день относится къ одному изъ самыхъ свътлыхъ праздниковъ. Наканунъ этого дня вечеромъ принято втыкать молодыя лиственныя, преимуще-

<sup>1)</sup> *Павловъ*. А. Номоканопъ при Большомъ Требникъ. Новое изд., Москва 1897 г., стр. 136.

<sup>2)</sup> Никифоровскій. Рус. язычество, стр. 93.

з) Аоанасыя. Поэтич. воззр., т. III, стр. 144.

<sup>4)</sup> Смирновъ И. И. Очеркъ культури, исторін южныхъ славянъ, вып. 1, стр. 97.

<sup>5)</sup> Аоанасьев. Поэтич. возвр. 111, стр. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Веселовскій. Опыты по исторіи развитія христівиской легенды. Ж. М. Н. П. 1876 г., № 3, стр. 52.

<sup>7)</sup> Сиешревъ. Русскіе простопародные праздники Вын. III, стр. 10 \ 10 \, 10 I.

<sup>8)</sup> Ждановъ Лекціи, стр. 57.

ственно, березовыя деревца вокругь жилищь, самыя жилища убирать вётками и цвётами, а поль посыпать свёжей травой и яворомь,—трава, растущая въ водё у рёчныхь береговь. Дёвушки и дёти на Троицу ходять въ лёсъ завивать вёнки. Въ молодомъ лёсу выбирають три деревца—березу, рябину и елочку, обвязывають ихъ поясомъ, укращають лентами, поють пёсни и плящуть вокругь нихъ; завивають вёнки, укращають ими головы, а потомъ идуть къ рёке и, бросая вёнки въ воду, гадають по нимъ. Въ этоть день молодежь, преимущественно дёвушки, дають другь другу обёть дружбы, называемый "кумовствомъ" 1). Купаться на Троицынъ день нельзя: утопять русалки 2).

§ 32.

#### Купало.

Самымъ бурнымъ праздникомъ былъ Ярилинъ день, Купало-въ ночь съ 23 на 24 июня. Это былъ праздникъ въ честь солнца. Въ это время наша съверная природа достигаеть наивысшаго расцвета и пышности. Потому то и собирають на Купалу целебныя травы и растенія. Можеть быть этотъ праздникъ имълъ въ виду лътописецъ, говоря о сборищахъ между селъ: сходились на игрища, на плясанія и на бъсовскія потьхи, и тамъ умыкали себъ женъ, кто съ къмъ совъщался. Начиная съ 9 іюня дни начинають уменьшаться, что дёлается замётнымь къ Купалу. Купальскіе обычаи—скатыванье съ горы колеса и прыганіе черезъ огонь, иногда прямо въ воду, указывають на спускающееся, поворачивающееся на зиму солнце. Противъ купальскихъ праздниковъ вооружался въ 1505 г. игуменъ Елеазарова монастыря Памфилъ. Въ половинъ XVI в. на Руси кръпко держались языческіе обряды, противъ которыхъ вооружился соборъ 1551 г. Въ Стоглавъ (глава 41, 92 и 93) сохранились яркія обличенія остатковъ древняго язычества. Въ половинъ XVII в., какъ видно изъ сочиненій Симеона Полоцкаго, купальскіе праздники существовали. Въ своей "Вечери духов-

<sup>1)</sup> Аванасьевь, Поэтич. воззр. слав. Ш, стр. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О празднованіи Троицына дня см. Снепревъ. Рус. простонарпразд. 127—154.

<sup>3)</sup> Лът. по Лаврент. списк. стр. 13.

<sup>4)</sup> Дополн. къ Акт. Истор. 1, № 22.

ной" Симеонъ Полоцкій говорить, что въ навечеріе Иванова дня по языческому обычаю разводять огонь, скачуть черезь торжество называють Купало; проводять всю него и это ночь безъ сна, ожидая восхода солнца, думая, что оно въ этоть день играеть, "скачюще изъ мъста на мъсто", мъняеть различные цвъта. Въ этотъ же день собирали травы и гадали по нимъ. 1) Свое обличение Симеонъ Полоцкій ділаетъ на основаніи свид'ятельства Матеея Стрыйковскаго, какъ самъ онъ указываетъ. Но обличенія Симеона Полоцкаго оставались во всей своей силъ и безъ всякихъ указаній на посторонніе авторитеты: въ XVII в. празднованіе Купала носило еще свой древній языческій характеръ, иначе умный Симеонъ не сталь бы обличать купальскій праздникъ. Въ Купальскій праздникъ входило купанье въ вод'я; можно думать, что при этомъ не только купались сами, но купали и обливали водой и другихъ: въдь Купало-былъ веселый, разгульный праздникъ, когда были умъстны всякаго рода пртки, какъ видно изъ "исповеди каждаго чина по десятословію". Упомянутая исповёдь находится въ сборнике XVIII в. 2) Изъ "исповъди" видно, что существовалъ обычай обливаться водой и другихъ "куповать" въ великій (чистый) четвергь, въ навечеріе рождества Іоанна Предтечи (на Купалу) и въ день Петра и Павла. Составитель статьи въ "исповъди" первая") говоритъ, что всякій обливавшійся ("заповъдь водою въ упомянутые дни помраченъ бъсовскою лестью и (исполняя такой обычай) идолу Купаль жертву приносить: онъ идолопоклонникъ, поклоняется самому сатанъ. Говоря далве о твхъ, которые воспввали коледу, ладу, "лелю", "инін же руссалія плещуще", авторъ статьи не дастъ возможности опредвлить, объ однихъ ли купальскихъ праздиикахъ онъ говоритъ, или же вообще обличаетъ остатки древняго язычества. Какъ извъстно, коляду кликали на рождественскихъ праздникахъ, изъ разсматриваемой же статьи выходить, будто бы и на купальскихъ праздникахъ "восиввали коляду". Вследствіе неясности этого места мы не дълаемъ изъ него никакихъ выводовъ. Во всякомъ случав

<sup>1)</sup> Вечеря душевная. Москва. Отъ сотв. міра 7184 г. (1676 г.) Слово о суевбрім или суечестім. Приложеніе словъ]на различныя нужды (часть 2), листь 37 об.—38 об.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прил. № 34, стр. 303.

изъ "исповъди" видно, что въ XVIII в. купальскій празд-никъ совершался по-язычески: падъвали маски, укращали себя цвътами и вънками изъ цвътовъ и травъ, водили себя цвѣтами и вѣнками изъ цвѣтовъ и травъ, водили хороводы вокругъ огия, прыгали черезъ огонь, пѣли пѣсни, въ которыхъ часто повторялся Купало, плясали, качались (вѣроятно на качеляхъ) и дѣлали еще что-то такое, о чемъ писать "не иѣпо, но стыдно". Весьма пространное обличеніе купальныхъ обычаевъ содержится въ статьѣ "О пдолехъ владимировыхъ" 1). Въ настоящее время вакханаліи въ купальскую ночь прекратились. По даже и теперь, въ ХХ вѣкѣ, простой пародъ раздѣляеть тѣ самыя вѣрованія, противъ которыхъ ратовалъ Симеонъ Полоцкій. Въ Смоленской губ. которых ратоваль Симеонъ Полоцкій. Въ Смоленской губ. крестьяне убъждены, что на Пвановъ день рано утромъ солнце играеть по небу, то поднимаясь высоко, то опускаясь внизъ и проч. Вообще Кунальская почь полна чаръ и чудесь. Въ эту почь цвътеть напоротникъ, клады выходять изъ земли на просушку и проч. Не один русскіе, но и западно-европейскіе народы придають "Ивановой" (Кунальской) ночи особенное значеніе; въ Германіи, напр., убъждены, что въ эту ночь оживають всё прежніе боги и вступають въ свои права. Очевидно, наша купальская ночь пережитокъ древняго праздника, восходящаго къ глубокой превности. древности.

Товоря о языческихъ праздникахъ, мы собственно вращаемся въ сбласти болве или менве ввроятныхъ предположеній. Въ первые ввна христіанства на Руси, когда жива была языческая старина, никто не описывалъ русскаго язычества и языческихъ праздниковъ. Трактуя о языческихъ праздникахъ, мы на самомъ двлв говоримъ о праздникахъ въ христіанскую эпоху, сохранившихъ черты древняго язычества, при чемъ само собой предполагается такого рода умозаключеніе: изъ литературныхъ памятниковъ извъстны, или же въ народной жизни сохранились праздники съ языческимъ элементомъ слъд. эти празднества ведутъ свое начало отъ языческой, до-христіанской эпохи. Такимъ образомъ мы всецвло полагаемся на народную память и живучесть древняго обычая. Подводя итогъ сказанному выше, мы видимъ, что всв наши народные праздники пріу-

¹) Прилож. № 32; этр. 297—288.

рочены къзимнему или лътнему солнцевороту и въпослъдующее время не совсъмъ удачно приспособлены къ праздникамъ Рождества Христова и пасхи; купальскій праздникъ пришлось отнести на лъто. Очевидно, древніе праздники были не однодневные, а длились болже или менже продолжительный срокъ, примърно недълю или двъ. Въ настоящее время народные праздники не точно совпадають съ положеніемъ солнца, такъ какъ языческіе праздники пришлось пріурочивать къ христіанскимъ праздникамъ. Любонытно, празднуя въ честь солнца, наши предки всегда вмъстъ съ твить совершали поминовеніе умершихъ; культь природы у нихъ шелъ рука объ руку съ культомъ мертвыхъ. Приспособляя свои древніе праздники къ христіанскимъ, русскій человіжь вмісті съ тімь многое должень быль измінить въ древнемъ обычаъ. Несмотря на удивительную живучесть древняго преданія, посліднее съ теченіемъ времени видоизмфиялось, приходило въ забвеніе и, конечно, теряло свой первоначальный смыслъ. Вотъ чёмъ мы объясняемъ неясность и сбивчивость обычаевъ въ народныхъ празднествахъ.

# § 33. Дни недѣли.

Въроятно, кромъ годичныхъ праздниковъ наши предки чтили еще какой-нибудь опредъленный день недъли. Извъстно, что четвергъ былъ днемъ Перуна. 1) Четвергъ въ настоящее время не считается праздничнымъ днемъ, но цамять о такомъ почитаніи можно видёть въ иронической фразь: "послъ дождичка въ четвергъ". Возможно, что праздникъ весны совершался въ четвергъ послъ весенняго дождя, который и теперь считается чёмъ-то священнымъ: въ немъ стараются намокнуть, моются этой водой для счастья и здоровья, положивъ туда предварительно серебряную монету. Фраза-, послъ дождичка въ четвергъ" прежде могла обозначать: весенними праздниками; когда же древнее празднованіе пришло въ забвеніе, эта фраза стала означатьникогда. Почитаніе понедъльника, очевидно, возникло на христіанской почвъ.2) Пятница была посвящена римлянами богинъ Венеръ dies Veneris; германцы посвящали пятницу

<sup>1)</sup> Аванасьевъ. Поэтич. возар. 1, стр. 248, 263.

<sup>2)</sup> Кадлубовскій. Очерки по исторіи древне-русской литературы житій святыхъ. Варшава, 1902 г. Стр. 136, 146, 874.

Фрев-Freitag. Обыкновенно старыя вврованія классическаго міра продолжали существовать среди христіанскихъ народовъ Европы въ поздивищие ввка. Что касается пятницы то почитание этого дня на Руси общераспространено. На развитіе легенды о пятницъ у насъ имъло вліяніе житіе Параскевы иконійской (память 28 октября), въ которомъ сказано, что родители Параскевы всегда чтили иятницу, за что Господь въ этотъ день и даровалъ имъ дочь, названную ими Паажеви, т. е. нятница. Въ житіи св. Параскевы римской (память 25 іюня) повъствуется, что она родилась въ пятницу, откуда и ея имя. 1) Въ настоящее время Пятница въ представленіи народа не святая, а какое-то особое существо: простоволосая, въ грязномъ одъннін женщина, которая ходить по дворамъ и наблюдаетъ, чтобы бабы не работали но иятницамъ. Можетъ быть, на выработку такого представленія оказали вліяніе финны. У Мордвы пятница-нерабочій день, посвященный Шкаю-солнцу. 2) По върованию чуващей "Эрне ватта", "недъльная старуха", смотрить за соблюденіемъ пятницы. 3) Иногда почитаніе пятницы переносилось на среду 4). Противъ почитанія пятницы раздавались голоса поборниковъ чистой въры. Въ Стоглавъ высказывается порицаніе лживымъ пророкамъ, мужикамъ и женкамъ, которые ходили съ распущенными волосами и увъряли, что имъ являются св. Пятница и Анастасія и повелввають христіанамъ не работать по средамъ и пятницамъ. 5) Въ грамотъ патріарха Іереміи (1586 г.) порицается южно-русскій обычай праздновать пятницу, тогда какъ воскресенье считалось днемъ обыкновеннымъ. в) Өеофанъ Прокоповичъ въ своемъ, Регламентъ порицастъ суевъровъ, полагавшихъ, что пятница гиввается на не празднующихъ ей. 7) Что касается недвли-воскресенья, то почитание этого дня возникло, конечно, на христіанской почвъ. Но почитаніе недъли не всегда но-

¹) *Веселовскій*. Опыть по исторіи разв. христ. легенды. Ж. М. Н. П. 1877 г. № 2, стр. 204—205.

<sup>2)</sup> Древняя и Новая Россія, 1878 г. № 10, стр. 119.

<sup>3)</sup> Веселовский. Раз. VII, стр. 209.

<sup>4)</sup> Дописьевъ. Поэтич. возэр. 1, стр. 242. Ж. М. Н. П. 1877 г. № 2, стр. 216—225.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Аванасьевъ. Поэтич. воззр. I, стр. 232—233.

<sup>6)</sup> Ж. М. Н. П. 1876, № 6, стр. 354, прим. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Аванисьевъ. Поэтич. воззр. I, стр. 233.

сило чисто христіанскій характеръ. "Суевърія, обставившія народное почитаніе пятницы, одинаково окружали и культь воскресенья. — И вотъ воскресенье и пятница не только явились въщими днями, но и олицетворялись, представляются намъ живыми миоическими лицами". 1) Распространенность обычая почитать "недёлю", какъ нёчто особое, а не день недёли, подтверждается памятникомъ, носящимъ названіе "слово истолковано мудростью отъ св. апостолъ и пророкъ и отецъ о твари и о дни рекомомъ недъля, яко не подобаетъ крестьяномъ кланятися недёлё, ни цёловати ея, зане тварь есть. " 2) Это довольно обширное слово причисляется нами къ русскимъ литературнымъ намятникамъ. Въ словъ заключаются обличенія остатковъ русскаго язычества, игръ и плясокъ; есть обличенія, направленныя противъ почитанія свъта и недвли. Последняго рода обличенія не отличаются ясностью; очивидно, самъ авторъ представлялъ дъло смутно, не отдавалъ себъ яснаго отчета, въ чемъ заключалось неправильное почитание свъта и недъли. Въроятно, и сами русскіе люди, раздёлявшіе упомянутое заблужденіе, плохо разбирались въ своихъ върованіяхъ. Сказавъ въ началъ, что созерцание свътилъ небесныхъ побуждаетъ върныхъ поклоняться Создателю, составитель слова пишетъ: "а невърнии написавъще свъть въ болванъ (болваномъ-Паис. сбори.) и кланяются твари (емоу-Паис. сбори.), то таковии творца хоулять". з) Очевидно, эти слова имфють въ виду современниковъ автора слова. Выходитъ, будто бы былъ болванъ (идолъ), изображавшій світь; но это была не статуя, а живописное изображеніе, потому что этоть "свъть" писали. Авторъ стремится доказать, что идоль, изображавний свъть, не могъ быть подателемъ свъта. Мы не имъемъ инкакихъ сведеній относительно идола или какого-либо живописнаго изображенія світа, которому наши предки воздавали суевфрное поклопеніе. Не имбется ли здъсь въ виду картина, аллегорически изображавшая первый день творенія? Если это такъ, то поклоненіе такой аллегоріи, какъ иконъ, естественно могло возбудить протесть ревинтелей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веселовскій. Опыть по неторін разв. христ. лет. Ж. М. П. П 1877 г., № 2, стр. 186.

<sup>2)</sup> См. приложеніе № 7, 76—83.

<sup>3)</sup> ibid. стр. 78 и 83. Приведено по филяндек. отрывку.

правовърія. Длинное разсужденіе о свъть авторъ заканчиваеть указаніемъ, что върующіе не должны кланяться твари, написанной во образъ человъческій.

Итакъ, изъ слова "о педълъ" видно, что въ древней Руси почитали "недълю", какъ нъчто самостоятельное, а не какъ день, посвященный восноминацію воскресенія Спасителя. Какое было изображеніе "недълн", изъ слова не видно. Слово св. Григорія 1) показываетъ, что изображеніе недъли было: "недъли днь и кланжются паписавше женоу въ человъческъ образъ тваръ". Итакъ, было какое-то изображеніе "жены", о которой думали, что это "недъля". Образъ "недъли" иногда смъщивался въ пародномъ сознаніи съ образомъ пятницы. 2).

Смыслъ солнечныхъ праздпиковъ былъ очень скоро забыть русскими людьми. Народъ въ извъстные дин въ году предавался веселью, играмъ, но дълалъ это по традиціи. Власти обличали и увъщевали народъ за разгулъ, но о язычествъ въ его непосредственномъ видъ не было ръчи: народъ проводилъ время по-язычески, но что означали тв или другіе обряды на этихъ пгрищахъ, никто уже не зналъ. Не то было съ обычаями и праздниками, посвященными культу предковъ. Эти праздники, касаясь интимивишихъ сторонъ человъческаго духа, оказались очень живучими. Бороться болве трудно, что совершались они съ ними было тѣмъ обыкновенно не на площади и улицъ, вообще не публично, а въ семьъ, интимно. О борьбъ противъ почитанія рода и рожаницъ мы говоримъ въ другомъ мъстъ.

Н. М. Гальковскій.

(Продолжение будетъ).

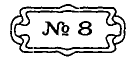


¹) По Софійскому списку № 1295. См. приложеніе № 2, стр. 25.

<sup>2)</sup> Кіевская Старина, 1887 г., т. XIX, стр. 413-414.

# ИЗВѢСТІЯ и ЗАМѢТКИ по Харьковской епархіи.

30 Апрѣля



1915 года.

Содержаніе. Предложеніе Его Высокопреосвященства.—Рапорть Благочинному 2-го Купянскаго округа, Протоїерею о. Өеодосію Навродскому.—Программа для поступленія въ приготовительный классъ Сумскаго Духовнаго Училища.— Отъ испытательной кемиссіи при Харьковской Духовной Семинаріи.—Журналъ общаго собранія братства св. Амвросія Медіоланскаго.—Отчетъ Вратства св. Амвросія Медіоланскаго.—Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальныя извъщенія.—Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища.

I.

Предложеніе Его Высокопреосвященства отъ 12-го Апръля 1915 года за № 751 на имя Харьковской Духовной Консисторіи.

Циркулярно по Харьковскому Епархіальному Управленію.

Предлагаю Епархіальному Училищному Совъту и его отдълсніямъ, а также Начальствамъ Духовно — учебныхъ заведеній и канцелярій: Консисторіи, Попечительства, Кассъ и Комитетовъ духовнаго въдомства, руководиться узаконеніями Правительства о томъ, чтобы о лицахъ, вновь поступающихъ на службу въ наше въдомство, было запрашиваемо удостовъреніе Губерискаго Пачальства касательно ихъ благонамъренности и безирепятственности къ поступленію на Государственную службу. А. Антоній.

Вфрио:

Секретарь Консисторін: Самойлювичь.

Рапортъ Благочинному 3-го Купянскаго округа, Протојерею о. Өеодосію Навродскому, сл. Кабанья Вознесенской ц. священника Григорія Жукова.

. Симъ докладываю Вашему Высокопреподобію, что 12 марта сего 1915 года нами отъ имени церковно-приходскаго нашего Комитета была дана Его Императорскому Высочеству Верховному Главно-командующему телеграмма слъдующаго содержанія: «Ставка Главно-командующаго, Его Императорскому Высочеству, Великому Князю Николаю Инколаевичу. Ваше Императорское Высочество. Падепіе

крѣпости Перемышля преисполнило великою радостію наши сердца. Хвала Всевышнему за дарованную славу русскому оружію. Да хранитъ Господь драгоцѣнное здоровье Государя Императора, Вашего Высо- чества и христолюбиваго россійскаго воинства. Воинамъ чрезъ Ку- пянскій Комитетъ шлемъ къ Свѣтлому Христову Воскресснію девяносто пудовъ пасхальныхъ подарковъ и 1300 рублей деньгами. Вамъ, Ваше Императорское Высочество, славному вождю, всликому Полководцу, шлемъ свой низкій почтительный ноклопъ. Да хранитъ Васъ Господь на радость и счастье горячо любящей Васъ Россіи. Приходскій коми- тетъ Вознессиской церкви слободы Кабанья Купянскаго уѣзда». Въ отвѣтъ на эту телеграмму ночью въ 10 час. 44 м. того же 12 марта с./г. Его Императорскому Высочеству Великому Князю Николаю Николаевичу благоугодно было осчастливить пасъ Своимъ милостивымъ отвѣтомъ: «Изъ Ставки Верхошнаго Главнокомандующаго телеграмма № 427 приходскому Комитету слободы Кабанья Купян- скаго уѣзда. Очень тронутъ. Сердсчно благодарю приходскій Комитетъ Вознесенской церкви слободы Кабанье Купинскаго уѣзда за молитвы и выраженныя чувства по случаю паденія Перемышля. Генералъ- Адъютантъ НИКОЛАЙ». На деньги одна тысяча триста двадцать девять рублей 23 к...

На деньги одна тысяча триста двадцать девять рублей 23 к., кои мы пожертвовали къ Пасхѣ славнымъ воинамъ въ подарокъ, имъется отъ Купянскаго У. Комитета квитанція № 10/456. Приговоромъ Кабанскаго сельскаго общества отъ 18 марта с./г. везти наши подарки на передовыя позиціи въ Дѣйствующую Армію единогласно былъ избранъ я, но за отсутствісмъ замѣстителя (священника) уполномоченнымъ былъ нами посланъ нашъ прихожанинъ рядовой крестьянинъ Филиппъ Ив. Мурдыга, который и повезъ съ другими уполномоченными отъ Куп. У. Комитета оные пасхальные подарки.

Къ сему подписался сл. Кабанья, Вознесенской церкви Священникъ Григорій Жуковъ.

"1915 г. Апр. 10. № 1318. Утверждается. *Епископъ Өеодоръ*".

Программа для поступленія въ приготовительный классъ Сумскаго духовнаго училища.

Приготовительный классъ при духовныхъ училищахъ равенъ по программъ своей 8-му отдъленію народныхъ начальныхъ училищъ,

а потому успѣшно обучаться въ приготовительномъ классѣ могутъ только тѣ дѣти, которыя основательно усвоили все то, что проходится въ начальныхъ училищахъ въ теченіе 2-хъ лѣтъ въ І и ІІ отдѣленіяхъ.

Обязательныя знанія при поступленіи въ приготовительный классъ состоять въ слёдующемъ:

#### По Занону Божію:

Толковое чтеніе наизусть начальных молитвъ: Во Іімя Отца, Господи Іисусе Христе, Слава Теб'в Боже, Царю пебесный, Святый Боже, Слава Отцу, Пресвятая Тронце, Отче нашъ, Достойно есть, Богородице, Дъво, радуйся, Спаси Господи, Молитва Ангелу хранителю (вечерняя).

Умънье *хорошо* читать Св. Евангеліе на церковно-славянскомъ языкъ.

#### По русскому языку:

Бъглое и выразительное чтеніе, а также пересказъ статей, доступныхъ пониманію дътей въ возрасть 9—10 льтъ.

Умънье писать подъ дивтовку, съ соблюденіемъ слъдующихъ правилъ ороографіи:

- а) употребление Ъ и Ь въ концъ и въ серединъ словъ;
- б) употребленіе буквъ ІІ и І;
- в) правописаніе собственныхъ имснъ;
- г) правописание словъ Вхать, Всть.

*Примыч*. Пропускъ или перестановка буквъ, ошибки въ употребленіи сходныхъ по произношенію согласныхъ или гласныхъ буквъ отнюдь не допускаются.

#### По ариеметинъ:

Нумерація до 100;

Умънье решать небольше численные примеры въ предъле первой сотни;

Таблица умноженія.

Предсъдатель правленія Смотритель училища прот. Константинъ Селивановскій.

Отъ Испытательной Комиссіи при Харьковской Духовной Семинаріи для производства испыта-ній на право полученія сана священника и сана діакона.

Вслъдствіе поступающихъ на имя Его Высокопреосвященства прошеній о разръшенін держать экзамены на санъ священника и діакона въ два срока, Пепытательная Комиссія, по распоряженію Его Высокопреосвященства, доводить до свъдънія лицъ, желающихъ держать священническіе и діаконскіе экзамены, что упомянутые экзамены должны заканчиваться непремленно въ одинъ срокъ, т. е. въ январъ, маъ или септябръ и что впредь прошенія о раздъленіи вкзаменовъ будутъ оставляться безъ удовлетворенія.

#### ЖУРНАЛЪ

общаго собранія Братства Св. Амвросія Медіоланскаго при Сумскомъ духовномъ училищъ.

1914 года декабря 18 дня члены Братства Св. Амвросія Медіоланскаго при Сумскомъ духовномъ училищь, въ числь 16 человъкъ, прибывъвъ собраніе въ 7 часовъ вечера, посль молитвы «Царю Небесный», избравъ единогласно предсъдателемъ общаго собранія Братства священника села Боброва, Лебединскаго утзда, о. Іоанна Браиловскаго, а

дълопроизводителемъ учителя Дмитрія Грызодубова

Заслушали годовой отчетъ о дъятельности Братства, составленный
Правленіемъ, и докладъ членовъ ревизіонной комиссіи о произведенной ими ревизіи приходо-расходныхъ книгь Братства съ оправдательными къ нимъ документами.

Постановими: а. Годовой отчеть Правленія Братства и докладъ членовъ ревизіонной комиссіи принять.

- членовъ ревизионной комиссии принять.

  б. Отъ имени общаго собранія членовъ Братства выразить глубокую благодарность ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВУ ВЫСОКО-ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШЕМУ АНТОНІЮ, Архіспископу Харьковскому и Ахтырскому, за его щедрый даръ въ пользу Братства.

  в. Выразить благодарность членамъ Правленія Братства и просить ихъ остаться и на будущій годъ въ прежнемъ составъ.

  г. Выразить благодарность о. Благочиннымъ училищиаго округа, а также членамъ-ревнителямъ, нмѣющимъ квитанціонныя книжки. за муть чсерніе и трупы по сбору пожертворацій
- ихъ усердіе и труды по сбору пожертвованій.

- д. Память скончавшагося въ отчетномъ году Высоваго Повровителя Братства и его почетнаго и пожизненнаго члена ВЫСОКО-ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО АРСЕНІЯ, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, а также скончавшихся почетныхъ и пожизненныхъ членовъ Братства т. с. П. И. Харитоненко и Н. І. Лещинскаго почтить пънісмъ въчной памяти, что и было исполнено всъми присутствующими.
- е. Жертвователямъ выразить благодарность за пожертвованія, дающія возможность удовлетворить самыя неотложныя нужды многихъ бъднъйшихъ воспитанниковъ училища.

Послѣ этого всѣми присутствующими пропѣта была молитва «Достойно есть» и собраніе объявлено было закрытымъ.

Предсъдатель общаго собранія Братства, Благочинный Священникъ Іоаннъ Бранловскій.

На семъ журналѣ послѣдовала резолюція ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯ-ЩЕНСТВА: «22 января 1915 года № 231. Утверждается. Напечатать по обычаю прежнихъ лѣтъ». Архіспископъ Антоній.

Съ подлиннымъ върно: Дълопроизводитель Д. Грызодубовъ.

#### ОТЧЕТЪ

Братства св. Амвросія Медіоланскаго при Сумской духовномъ училищъ для вспомоществованія нуждающимся воспитаннинамъ сего училища, за періодъ времени отъ 7-го денабря 1913 года по 7-е денабря 1914 года.

Въ отчетномъ году Братство состояло подъ высокимъ нокровительствомъ Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященивищаго Антонія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, и имъло въ своемъ составъ 68 членовъ.

Членами Правленія Братства, членами ревизіонной комиссіи и кандидатами къ нимъ, на осн. § 15 Уст. Бр., въ общемъ годичномъ собраніи членовъ Братства 19 декабря 1913 года единогласно были избраны прежнія лица.

Такимъ образомъ Правленіе Братства въ отчетномъ году было въ слъдующемъ составъ: Предсъдатель его, Смотритель училища прот.

о. Аркадій Грузовъ. Члены: Помощникъ Смотрителя, свящ. о. Василій Яновскій, протоісрей Сумской соборной церкви о. Іоаннъ Дмитрієвъ, священникъ Сумской Инколаевской церкви о. Симсопъ Недълька, свящ. с. Степановки Сумского уўзда о. Павелъ Власовскій и учитель Сумского духовнаго училища Ф. Ф. Гораинъ. При этомъ свящ. о. Василій Яновскій былъ казначесть Братства, а Ф. Ф. Гораинъ.—дълопроизводителемъ.

Кандидатами къ членамъ Правленія были: училищный врачъ П. С. Сахаровъи учитель Сумского духовнаго училища Д. А. Грызодубовъ.

Членами ревизіонной комиссіи были: священникъ Сумской Покровской церкви о. Димитрій Виноградскій, священникъ Сумской кладбищенской церкви о. Николай Мощенко и надзиратель училища С. Я. Сушковъ. Кандидатами къ члепамъ ревизіонной комиссіи были: учитель пънія Сумского духовнаго училища П. К. Карповъ, учитель пънія Сумского духовнаго училища П. К. Карповъ, учитель пънія Сумского духовнаго училища П. К. Карповъ, учитель пънія Сумского балетскаго корпуса В. М. Посельскій и священникъ с. Никитовки, Ахтырскаго уъзда, о. Симсопъ Власовскій.

Отчетный годъ былъ для Братства траурнымъ годомъ: скончалси Высокій Покровитель Братства, Высокопреосвященнъйшій Архіепископъ Харьковскій Арсеній, щедрый жертвователь Братства, близко къ сердцу принимавшій матеріальную нужду воспитанниковъ училища. Понесло также Братство утрату и въ лицѣ двухъ другихъ видныхъ почетныхъ и пожизненныхъ своихъ членовъ: скончались т. с. Павелъ Ивановичъ Харитоненко и Николай Іосифовичъ Лещинскій.

Правленіе Братства въ отчетномъ занитій служило: а) слушаніе отчетовъ о положеніи и движеніи братскихъ суммъ; б) обсужденіе прошеній родителей воспитанниковъ о вспомоществованіи.

прошеній родителей воспитанниковъ о вспомоществованіи.

Въ заботахъ объ изысканіи и увеличеніи средствъ Правленіе Братства принимало слёдующія мёры: а) каждое полугодіе разсылало о. о. Благочиннымъ подписные листы для сбора по нимъ пожертвованій въ пользу Братства; б) выдавало членамъ-ревнителямъ квитан-

ранти во пользу фатства, о) выдавало членамъ-ревнителямъ квитанціонныя книжки для такового же по нимъ сбора.

Поступленія отчетнаго года нісколько превысили поступленія прошлаго 1913 братскаго года, но и матеріальная нужда воспитанниковъ съ каждымъ годомъ растеть; въ настоящемъ же году особенно, въ виду призыва родителей ніскоторыхъ воспитанниковъ на военную службу по мобилизаціи.

Поэтому Братству приходилось отказывать многимъ, обращав-шимся къ нему съ просьбою о вспомоществовании, а пособіе другимъ ограничивать и сокращать.

| Средства Братства нъ началу отчетнаго года с          | остояли:      |
|-------------------------------------------------------|---------------|
| 1. Изъ 8 свидътельствъ госуд. 40/о ренты на сумму     | 2900 р. — к.  |
| 2. Изъ закл. 41/20/о листа Харьк. Зем. банка на сумму |               |
| з. По книжкъ Сберегательной кассы                     | 44 р. 36 к.   |
|                                                       | 3044 р. 36 к. |
| Въ теченіе отчетнаго года поступило на при            | ходъ:         |
| I Отъ Высокопреосвящениъйшаго Архіепископа            |               |
| Харьковскаго Антонія.                                 | 100 р. — к.   |
| II Взносовъ по подписнымъ листамъ о. о. Благо-        |               |
| чинныхъ училищнаго округа:                            |               |
| I-го Ахтырскаго окр., свящ. о. Өеодора Юшкова         | 22 р. 70 к.   |
| И-го Ахтырскаго окр. свящ. о. Аполлонія Гонча-        | 4             |
| ревскаго                                              | 18 р. 9 к.    |
| III-го Ахтырскаго окр., свящ. о. Григорія Шеба-       | •             |
| тинскаго                                              | 15 p. 45 k.   |
| І-го Богодуховскаго окр., о. прот. Алексъя Ста-       | •             |
| ниелавскаго                                           | 41 p. 85 k.   |
| И-го Богодуховскаго окр., свящ. о. Димитрія Про-      | _             |
| кофьева                                               | 18 p. 10 k.   |
| I-го Лебединскаго окр., свящ. о. Василія Лихииц-      |               |
| каго                                                  | 11 р. 35 к.   |
| II-го Лебединскаго окр. свящ. о. Іоанна Браиловскаго  | 20 р. — к.    |
| III-го Лебединскаго окр., свящ. о. Антонія Дика-      |               |
| рева                                                  | 44 p. — ĸ.    |
| I-го Сумского окр., прот. о. Іоанна Дмитріева         | 48 p. 85 k.   |
| II-го Сумского окр., прот. о. Максима Подлуцкаго      | 20 р. 25 к.   |
| III-го Сумского окр., свящ. о. Михаила Добрец-        |               |
| каго                                                  | 15 p. 85 к.   |
| III. По квитанціоннымъ книжкамъ поступило:            |               |
| Предсъдателя Правленія Братства, прот. о. Аркадія     |               |
| Грузова                                               |               |
| Члена Братства II. К. Кариова                         |               |
| Члена Братства, свящ. о. Павла Власовскаго            |               |
| Члена Братства, діакона о. Всеволода Полтавцева       |               |
| IV. Процентовъ отъ процентныхъ бумагъ Братства        |               |
| V. Процентовъ по книжки Сберегательной кассы          | 3 р. 27 к.    |
| VI. Возвращено воспитанниками взятыхъ ими             | "n Atw        |
| заимообразно на профадъ домой                         |               |
| Htoro                                                 | 711 р. 50 к.  |

| Въ теченіе отчетнаго года изр                              | асходова  | но:             |
|------------------------------------------------------------|-----------|-----------------|
| I. На унлату за содержаніе учен                            | иковъ вт  | •               |
| училищномъ общежити                                        |           |                 |
| II. На обмундировку воспитанниковъ.                        |           | 303 p. 94 K.    |
| III. На учебники для воспитанниковъ                        |           | -               |
| IV. Выдано на провздъ воспитаннику з                       |           |                 |
| Пстрову Петру                                              |           |                 |
| V. На канцелирскіе расходы                                 |           |                 |
| VI. Отчислено въ неприкосновенный                          |           |                 |
| (считая и присланные Высокопреосвященивни                  |           |                 |
| піемъ сто рублей)                                          |           |                 |
| ,                                                          |           | 711 p. 50 k.    |
| •                                                          | HIUIU.    |                 |
| Остается къ 7-му декабря 1                                 | 914 года  | •               |
|                                                            |           |                 |
| I. Въ 8 свидътельствахъ 4º/o государ                       | •         |                 |
| на сумиу                                                   |           |                 |
| II. Въ закл. 41/20/0 листъ Харьк. Земе:                    |           |                 |
| на суму                                                    |           |                 |
| III. По книжкъ Сберегательной кассы                        | • . • •   | . 107 р. 26 к.  |
|                                                            | Итого.    | . 3207 р. 26 к. |
| Каковая сумма (3206 р. 26 к.) и состав. капиталъ Братства. | ляетъ неп | рикосновенный   |

Предсъдатель Правленія Братства, Протої ерей А. Грузовъ.

Члены: Казначей, свящ. В. Яновскій. Протоісрей І. Дмитріевъ. Священникъ Симеонъ Недплька. Дёлопроизводитель Ө. Гораипъ.

Съ подлиннымъ върно: Дълопроизводитель Ө. Гораинг.

## Списокъ членовъ Братства св. Амвросія Медіоланскаго въ 1914 братскомъ году.

Почетные и пожизненные члены:

- 1. Высокопреосвященнъйшій Флавіанъ, Митрополить Кіевскій.
- 2. Высокопреосвященивишій Антоній, Архіенископъ Харьковскій

- 3. Смотритель Сумского духов. учил., прот. о. Арк. Грузовъ.
- 4. Смотритель Рижскаго дух. учил., свящ. О. Іаковъ Матусевичъ
- 5. Помощникъ См. Сум. дух. учил., свящ. Ө. Васил. Яновскій.
- 6. Наст. Бог. Соб. ц., члень Госуд. Думы, пр. о. А. Станиславскій.
- 7. Настоятель Сумской Соборной ц., прот. о. Іоаннъ Дмитріевъ.
- 8. Настоятель Соборн. г. Ахт. ц., птрот. о. Гавр. Бълоусовъ.
- 9. Законоучитель Сум. Кадет. Кор., свящ. о. Вас. Виноградовъ.
- 10. Священникъ с. Буймсра, Лебединскаго у., о. Онис. Семеновъ.
- 11. Свящ. О. Геор. Полтавцевъ, студентъ Им. Каз. Дух. Акад.
- 12. Д. С. С. Иванъ Михайловичъ Степурскій.
- 13. Жена пот. поч. гр. Марія Матвъевна Лещинская
- 14. Пот. поч. граж. П. Н. Лещинскій.
- 15. Врачъ Стенановскаго сахарнаго зав. А. В. Лебедевъ.
- 16. Учитель півнія Сумского Кадетскаго Кор. В. М. Посельскій
- 17. Учитель пънія Сумского духовнаго училища П. К. Карновъ.
- 18. Преподаватель того же училища Ө. Ө. Гораниъ.

#### Дъйствительные члены:

| 1. Басовъ Вал. Вас., Сумской купецъ                              | 3 р. — к.  |
|------------------------------------------------------------------|------------|
| 2. Басовъ В. Е                                                   | ъ р. — к.  |
| з. Бибиковъ Зах. Зак                                             | 5 р. — к.  |
| 4. Бугуцкій о. Поликариъ, свящ                                   | 3 p. — ĸ.  |
| <ol> <li>Борисоглъбскій с. Пиколай, протоієрей, Зако-</li> </ol> | -          |
| ноучитель Сумской Александровской гимн                           | 3 р. — к,  |
| 6. Власовскій о. Павель, свящ                                    | з р. — к.  |
| 7. Власенко Өед., крест                                          | 3 р. — к.  |
| 8. Вергунъ о. Өеодоръ, свящ                                      | 3 р. — к.  |
| 9. Виноградскій о. Димитрій, свящ. Сумской По-                   |            |
| провекой ц                                                       | 3 р. — к.  |
| 10. Грызодубовъ Д. А., надз. Сумской дух. уч                     | 3 р. — к.  |
| 11. Ильченко Ив. Григ                                            | в р. — к.  |
| 12. Золатаревъ Ал. Гр                                            | 3 р. — к.  |
| 13. Карпова Екатерина Александровна                              | 3 р. — к.  |
| 14. Кузнецовъ о. Петръ, свящ                                     | 25 р. — к. |
| 15. Кулишовъ о. Василій, свящ                                    | 6 p. 55 k. |
| 16. Лавровскій ІІ. Я., препод. Сумск. дух. уч.                   | 3 р. — к.  |
| 17. Левицкій о. Яковъ, свящ. Сумской Соб. ц                      | 3 р. — к.  |
| 18. Лазаревъ Л. Д., пад. Сумск. дух. уч                          | 3 p. — k., |
| 19. Лебедева Марія Владимировна 🕠                                | 3 p. — K.  |
|                                                                  |            |

| 20. Литкевичъ А. М., препод. Сумск. дух. уч.         | 3 р. — к.   |
|------------------------------------------------------|-------------|
| 21. Литовка о. Өсодоръ, свящ                         | 3 р. — к.   |
| 22. Минченко о. Антоній, свящ                        | 4 p. — ĸ.   |
| 23. Мессияшинъ А., Сумской купецъ                    | 3 р. — к.   |
| 24. Мощенко о. Николай, Свящ. Сумск. кладб. ц.       | 5 р. — к.   |
| 25. Недълька, свящ. Сумской Никол. ц                 | 3 р. — в.   |
| 26. Никольскій Н. И., препод. Сумск. дух. уч.        | з р. — к.   |
| 27. Овчаровъ Борисъ Васильевичъ                      | 3 р. — к.   |
| 28. Папенко Кир                                      | 5 p. — R.   |
| 29. Пашковъ Н. К                                     | 3 р. — к.   |
| зо. Петрусенко о. Василій., свящ                     | 3 р. — к.   |
| 31. Покровскій В. В., препод. Сумск. дух. уч.        | з р. — к.   |
| 32. Полтавцевъ о. Всеволодъ, діак.                   | 3 р. — к.   |
| 33. Прокофьевъ о. Димитрій                           | 3 р. — к.   |
| 34. Ризоположенскій О. Владимиръ, свящ. Сумской      | •           |
| Ильинской церкви                                     | 3 р. — к.   |
| 35. Самопловъ, свящ. О. Цетръ                        | 3 р. — к.   |
| 36. Сахаровъ II. С., училищный врачъ                 | 3 p r.      |
| 37. Скубенко И. Н., Сумской купецъ                   | э p. — к.   |
| 38. Столбинъ В. С., Сумской купецъ                   | 5 р. — к.   |
| 39. Спвваковъ                                        | 5 p. — κ.   |
| 40. Сукачевъ В. В. препод. Сумск. дух. уч            | з р. — к.   |
| 41. Сусловъ И. Ф., Сумской купецъ                    | 3 р. — к.   |
| 42. Сушковъ С. Я., надз. Сумск. дух. уч              | 3 р. — к.   |
| 43. Стелецкій о. Петръ, свящ                         | 10 р. — к.  |
| 44. Тихоновъ Мях. Ник                                | 3 р. — к.   |
| 45. Татареяко Як. Андр                               | _           |
| 46. Труфановъ, свящ. О. Василій                      |             |
| 47. Тумановъ Ибрагимъ, Сумской купецъ                |             |
| 48. ПІтсинеръ Л                                      | <del></del> |
| 49. Юрковскій О. Е., діаконъ Сумской соб. ц.         | _           |
| 50. Ястремскій о. Георгій, свящ. 10 Новгор. дра-     | •           |
| гунскаго полка                                       | 3 р. — к.   |
| Приведенный списокъ членовъ Братства можетъ ок       |             |
| полнымъ, за отсутствісмъ точныхъ и опредъленныхъ свъ |             |
| сительно многихъ жертвователей.                      |             |
|                                                      |             |

Дѣлопроизводитель Ө. Горашнг

# Епархіальныя извъщенія.

# 1) Объ опредъленін на священно-церковно-служительскія мѣста.

- 1) Діаконъ-исаломщикъ Николаевской церкви с. Княжево, Старобъльскаго увзда, Михаилъ Жуковъ, согласно его прошенію, 16 апръля опредъленъ на діаконское мъсто при Воскресенской церкви с. Коломака, Валковскаго увзда.
- 2) Заштатный псаломщикъ Владиміръ Мухинъ 14 апръля опредъленъ на псаломщицкое мъсто при Александро-Невской церкви с. Рай Александровки, Изюмскаго уъзда.
- 3) Сынъ діакона Павель Ракшевскій 16 апръля опредъленъ на таковое же мъсто при Ахтырско-Богородичной церкви с. Араповки, Купянскаго уъзда.
- 4) Крестьянинъ Димитрій Сидоренко 16 апръля опредъленъ на таковое же мъсто при Николаевской церкви гор. Старобъльска.
- 5) Заштатный псаломщикъ Кириллъ Шаповаловт 16 апръля опредъленъ на таковое же мъсто при Св.-Духовской церкви с. Кононовки, Старобъльскаго уъзда.
- 6) Бывшій псаломщикъ Константинъ Дюковъ 16 апръля опредъленъ на таковое же мъсто при Николаевской церкви с. Княжево, Старобъльскаго уъзда.
- 7) Крестьянинъ Михаилъ Мощенко 18 апреля определенъ на таковое же место при Покровской церкви с. Ободы, Сумского уезда.
- 8) Крестьянинъ Иванъ Мандрыкинъ 18 апръля опредъленъ на таковое же мъсто при Преображенской церкви с. Котельвы, Ахтырскаго увзда.

### 2) О перемѣщеніи духовенства.

- 1) Священники церквей: Архангело-Михайловской—с. Приволья, Изюмскаго убзда, Николай Яповскій и Николаевской—с. Липцы, Харьковскаго убзда, Викторъ Рубинскій, согласно ихъ прошенію, 14 апрфля взаимно перемъщены.
- 2) Псаломщикъ Покровской церкви с. Ободы, Сумского увзда, Ивант Перевышковт, 16 апръля перемъщенъ къ Іоанно-Богословской церкви с. Польной, Волчанскаго увзда..
- 3) Псаломщикъ Св.-Духовской церкви с. Кононовки, Старобъльскаго уъзда, Димитрій Марковъ, по прошенію, 16 апръля шеремъщенъ къ Рождество-Богородичной церкви с. Бараниковки, того-же уъзда, съ рукоположеніемъ въ санъ діакона.

4) Псаломщики церквей: Покровской—с. Селимовки, Изюмскаго увзда, Захарій Бривнові и Архидіаконо-Стефановской—с. Бълянскаго, того-же увзда, Николай Торанскій, для пользы службы, 20 апръля взаимно персмъщены.

### 3) Объ увольненім за штать.

- 1) Священникъ Николаевской церкви с. Березовки, Харьковскаго увзда, Петръ Власовскій, журнальнымъ опредъленіемъ Харьковскаго Ецархіальнаго Начальства 15 апръля уволенъ отъ мъста.
  2) Псаломщикъ Ахтырско-Богородичной церкви с. Араповки,
- 2) Псаломщикъ Ахтырско-Вогородичной церкви с. Араповки, Купянскаго увзда, Тихонъ Лядскій, Его Преосвященствомъ 16 апръля уволенъ отъ мъста.
- 3) Исаломщикъ церкви с. Польной, Волчанскаго увзда, Николай Мухинъ, 16 апръля уволенъ за штатъ.
- 4) Псаломщикъ Преображенской церкви с. Котельвы, Ахтырскаго увада, Владиміръ Жуковскій, согласно его прошенію, 18 апрыля уволенъ за штать.

# 4) Объ утвержденіи въ должности церковныхъ старостъ.

- 1) Къ Мироносицкой церкви гор. Волчанска 15 апръля въ должности старосты утвержденъ мъщанинъ Петръ Ипмечевъ.
- 2) Къ Вознессиской церкви с. Ново-Ольшаной, Купянскаго увзда, 6 апрвля—крест. *Иетръ Козыревъ*.
- 3) Къ Воскресенской церкви с. Боголюбовки, того-же увзда, 13 апръля—крест. Яковъ Оранскій.
- 4) Къ церкви с. Низшей Верхосулки, Лебединскаго утзда, 10 апръля—крест. Петръ Шокало.
- 5) Къ церкви с. Гладкова, Старобъльскаго убяда, 13 апръля крест. Петръ Бушля.
- 6) Къ Пантелеймоновской церкви г. Харькова 7 апръля— мъщанинъ Өеодоръ Филипповъ.

# 5) Вакантныя мѣста.

# 1) Священническія:

При Покровской церкви с. Городища, Староб. увзда.
— Николаевской ц. с. Березовки, Харьковскаго увзда.

— Николаевской ц. с. Березовки, Харьковскаго увада. Діаконскихъ и псаломщицкихъ вакантныхъ мъстъ не имъется.

# ОТЧЕТЪ

о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1913— 1914-й учебный годъ.

(Продолжение \*).

е) Продолжительность учебнаго года и время экзамсновъ.

Отчетный учебный годъ начался переэкзаменовками воспитанницъ, произведенными 26 и 27 августа 1913 года, и пріемными испытаніями дѣтей на поступленіе ихъ въ Училище, произведенными въ маѣ мѣсяцѣ 21 и 22 числа и 26 и 27 августа. Учебныя занятія начались 1-го сентября и продолжались до 29 апрѣля 1914 года. 30-го апрѣля были произведены письменныя испытанія во всѣхъ классахъ, а устные экзамены начались съ 1-го мая и продолжались до 6-го іюня, согласно расписанію, составленному Инспекторомъ классовъ, разсмотрѣнному Совѣтомъ Училища и утвержденному Его Высокопреосвященствомъ. 9-го іюня состоялся годичный актъ, на которомъ были розданы воспитанницамъ, окончившимъ курсъ ученія, аттестаты, а воспитанницамъ УІІ класса—свидѣтельства. Воспитанницы младшихъ классовъ отпускались по домамъ раньше, по мѣрѣ окончанія экзамсновъ.

эс) Число персведенных из класса въ классъ, число окончившихъ полный курсъ съ аттестатами и число выбывшихъ изъ Училища по разнымъ причинамъ.

Для обсужденія результатовъ годичных ванятій 30-го апрыля, 28-го мая, 6-го іюня и 26 августа состоялись общія педагогическія собранія, на которыхъ были составлены Совътомъ Училища общіє переводные списки воспитанняць.

Нижеслъдующая таблица, составленная на основаніи утвержденныхъ ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВОМЪ списковъ, показываетъ результаты годичныхъ занятій.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1915 г.

| Классы<br>и отдъленія                                                                                                                                                                                                                                                                        | Сколько воспитан-<br>ниць въ классъ                                              | Сколько воспитан-<br>ницъ персведсно бозъ<br>переэкзаменовки   | Сколько удостоено награды    | Скольно держало<br>пережавменовки | Сколько успъшно выдержало перезиза- меновки | Сколько переведено<br>безъ экзаменовъ | Число оставшихся на повтор, курсъ по мало успѣшности   | Число оставшихся на повтор, курсъ по про- шенію родителей | Число уволенныхъ по малоуспъшности | Число уволенныхъ по прошеніямъ роди- |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|
| Первый нормальный. Первый параллельный. Второй нормальный. Второй шараллельный. Третій нормальный. Третій параллельный. Третій дополнительный Четвертый нормальный Четвертый параллельны. Пятый параллельный. Пятый параллельный. Пятый параллельный. Шестой нормальный. Седьмой дополнител. | 58<br>57<br>58<br>58<br>47<br>48<br>47<br>39<br>36<br>48<br>45<br>43<br>49<br>33 | 38<br>39<br>42<br>28<br>24<br>34<br>37<br>34<br>35<br>43<br>49 | 5 3 4 5 1 2 7 5 3 10 4 6 9 9 | 14<br>17<br>8<br>—<br>1<br>—<br>3 | _<br>_<br>_<br>_<br>2                       | 1<br>1<br>2<br>2<br>2<br>5<br>2       | 1<br>10<br>10<br>10<br>8<br>5<br>6<br>—<br>1<br>1<br>— |                                                           | 1 1 1                              | 1 1 1 - 1 - 1                        |

Изъ 704 воспитанниць 92 воспитанницы VI класса, какъ вполнъ усиъшно прошедшія и окончившія училищный курсъ, по постановленію Совъта Училища, утвержденному Его Высокопрсосвященствомъ, на основаніи § III ВЫСОЧАЙШЕ утвержденнаго «Устава Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ", уд остоены права на званіс домашнихъ учительницъ съ выдачей имъ установленныхъ аттестатовъ, 33 воспитанницы окончили VII педагогическій классъ и получили, на основаніи ВЫСОЧАЙШЕ утвержденнаго «Положенія» о сихъ классахъ, свидътельства; переведено въ слъдующіє классы 515 воспитанниць, оставлено по малоуспъшности 4 воспитанницы и по прошеніямъ родителей 5 воспитанницъ.

- з) Общія свидинія объ успихахь, поведенін и состоянін здоровья воспитанниць.
- 1) Усивхи воспитанниць въ отчетномъ году наглядио изображаются въ нижеследующей таблице, показывающей число воспитанниць каждаго класса, получившихъ баллы—5, 4, 3 и 2 по всемъ предметамъ и не оказавшихъ усивховъ.

| Классы и отдѣленія                                             |     | чнсло<br>ънницъ                                                      | 440                                                       | сло пол<br>бал                                                       | ал <i>я</i><br>Ть                                            |                                      |                         |
|----------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------|
|                                                                |     | Общее число<br>воспитанницъ                                          | 5                                                         | 4                                                                    | 3                                                            | 2                                    | Не оказали<br>усп'яховъ |
| I-й нормальный                                                 |     | 58<br>57<br>58<br>58<br>47<br>48<br>47<br>39<br>36<br>38<br>48<br>48 | 13<br>7<br>9<br>10<br>8<br>5<br>12<br>8<br>12<br>19<br>11 | 22<br>14<br>18<br>19<br>15<br>14<br>13<br>22<br>18<br>14<br>26<br>23 | 19<br>30<br>24<br>28<br>22<br>25<br>23<br>5<br>10<br>12<br>3 | 1<br>6<br>3<br>1<br>1<br>4<br>5<br>— | 3 4 - 1 - 1             |
| VI-й нормальный.<br>VI-й параллельный.<br>VII-й дополнительный | • • | 43<br>49<br>33                                                       | 6<br>10<br>22                                             | 22<br>25<br>11                                                       | 15<br>14<br>—                                                | _                                    |                         |

Какъ видно изъ нредставленной таблицы, уситхи воспитанницъ за отчетный годъ могутъ быть признаны удовлетворительными, особенно если принять во вниманіс ограниченность времени, которымъ располагали воспитанницы (старшихъ классовъ) для приготовленія уроковъ, такъ какъ кромф классныхъ уроковъ у воспитанницъ есть не мало и другихъ занятій. Къ такимъ занятіямъ относятся: 1) приготовленіе срочныхъ письменныхъ работъ; 2) посфщеніе воспитанницами 5, 6 и 7 классовъ образцовой школы и вечерняя подготовка къ занятіямъ въ ней; 3) занятіс воспитанницъ музыкой, рукодфльемъ, которымъ онф занимаются и въ внъклассное время, и 4 участвованіе наканунф праздничныхъ и воскресныхъ дней на сифвкахъ для подготовленія къ Богослуженію.

Обучение въ VII педагогическомъ классъ оказало весьма замътное и благотворное вліяніе на общее религіозпо-правственное и умственное развитіе воспитанницъ и имкло весьма важное значеніе для спеціальной подготовки ихъ къ дълу воспитанія и обученія. Какъ показали экзамены, въ этомъ классъ воспитанницы относились къ своимъ запятіямъ съ усердіемъ и интересомъ. Формальнымъ показателемъ ихъ успъховъ можетъ служить то обстоятельство, что среди общихъ

балловъ, выведенныхъ изъ годового и экзаменнаго, въ VII классъ не было ни одного балла неудовлетворительнаго; на многихъ экзаменахъ ни одна воспитанница этого класса не получила балла ниже 4; на нѣкоторыхъ испытаніяхъ почти всѣ воспитанницы отмѣчены высшимъ балломъ «5». Удовлетворительными также были успѣхи воспитанницъ и по необязательнымъ предметамъ: французскому и иѣмецкому изыкамъ, музыкѣ и иконописанію. Французскому языку обучалось 169 воспитанницъ разныхъ классовъ, иѣмецкому языку 58 воспитанницъ разныхъ классовъ, музыкѣ (игрѣ на рояли) обучалось 174 воспитанницъ. Иконописанію обучалось 20 воспитанницъ.

58 воспитанинцъ разныхъ классовъ, музыкъ (игрѣ на рояли) обучалось 174 воспитанинцы. Иконописанію обучалось 20 воспитанинцъ. Лучшія воспитанинцы. Иконописанію обучалось 20 воспитанинцъ. Лучшія воспитанинцы по успѣхамъ и поведенію, согласно постановленію Педагогическаго Совѣта, Его Высокопреосвященствомъ утвержденному, удостосны награды кингами и похвальными листами. Въ I нормальномъ классѣ удостосны награды 5 воспитанинцъ, въ II парал.—3, во II порм.—4, во II парал.—5, въ IV порм.—4, въ III парал.—5, въ IV парал.—5, въ IV парал.—5, въ IV парал.—6, въ VI пар.—9 и въ VII дополн.—9 воспитанинцъ. При этомъ Совѣтъ Училища призналъ достойными награжденія только тѣхъ воспитанинцъ, которым 1) не имѣли ни одной тройки ни среди годовыхъ, ни среди экзаменныхъ балловъ, 2) въ общемъ выводѣ изъ годового и экзаменнаго балловъ по каждому предмету имѣли не менѣе «4».

2) Поведеніе воспитательницъ, за которымъ, согласно § 29 Училищнаго Устава, имѣла наблюденіе главнымъ образомъ Г-жа Начальница лично и черезъ воспитательницъ, за отчетный годъ было отмѣчено въ общемъ баллѣ «5». Воспитанинцы обнаружили въ своемъ поведеніи религіозность, трудолюбіе, скромность и почтительность къ старшимъ. Христіанскія обязанности исполнялись ими неопустительно, съ должнымъ усердісмъ и благоговѣнісмъ; всѣ опѣ присутствовали на утреннихъ и вочередною воспитанницею, а другія были иѣты всѣми воспитанинцами. На молитвахъ присутствовала Г-жа Начальница Училища и дежурным воспитательницы. На утреннихъ молитвахъ читалось дневное Евангеліе. Уроки начинались и заканчивались молитвою. Въ воскресные и праздичным дли воспитанницы присутствовали на Богослуженіи въ училищной церкви, которос совершалъ Инспекторъ классовъ, при чемъ сами исполняли все церковное пѣніе и чтеніе. Согласно опредъленію Св. Синода отъ 2—18-го іюля 1908 года за № 4503, въ чтеніи принимали участіе воспитанинцы не только старшихъ классовъ, но и младшихъ. Въ церковномъ пѣніи на правомъ и лѣвомъ клиросѣ

принимали участіе воспитанницы У и VI классовъ, а иногда и VII класса, по-очередно, а на лѣвомъ клиросѣ пѣли и ученицы IV класса, составляя лѣвый хоръ. По временамъ за Богослуженіемъ нѣкоторыя пѣснопѣнія исполнялись всѣми воспитанницами.

Предъ праздникомъ Рождества Христова, съ 18 по 21 ноября, и въ постъ Св. Четыредесятницы всѣ воспитанницы говѣли, исповѣдывались и пріобщались Св. Таннъ. Во время говѣнья воспитанницы освобождались какъ отъ классныхъ занятій, такъ и отъ домащнихъ письменныхъ работъ. Во исполненіе указа Св. Синода, отъ 13 сентября 1889 года, за № 9, въ теченіе всего Великаго Поста по средамъ и пятницамъ для воспитанницъ Инспекторомъ классовъ была совершаема литургія Преждеосвященныхъ Даровъ. Воспитанницы, остававшіяся въ Училищѣ на пасхальные каникулы, говѣли еще на страстной недѣлѣ Великаго Поста.

3) Состояніе здоровья воспитанниць въ отчетномъ году въ общемъ было удовлетворительно. Всёхъ случаевъ заболѣванія и лѣченія въ училищной больницѣ было 578. Въ первую половину учебнаго года было 317 поступленій въ больницу, во 2-ю—261. Бользии были слѣдующія: скарлатина—33, гриппъ—37, дифтеритъ—5. краснуха—3, заушища—27, ревматизмъ—1, перемежающаяся лихорадка—9, анемія—81, чесотка—26, другія паразитическія бользии—16, душевныя бользии—2, ушибы—8, истерія и неврастенія—8, первныя бользии—3, бользии кровеносной и лимфатической системь—4, воспаленіе дыхательныхъ путей—17, бользии полости рта и зъва—175, желудочно-кишечный катарръ—39, воспаленіе сльной кишки—1, бользии печени и желчныхъ путей—9, бользии мочевыхъ органовъ—11, мышечный ревматизмъ—10, бользии кожи—8, бользии органовъ зрѣнія—6, бользии органовъ зрѣнія—6, бользии органовъ зрѣнія—6,

По мѣсяцамъ поступленія распредѣлялись: въ сентябрѣ мѣсяцѣ—128, въ октябрѣ—112, въ ноябрѣ—58. декабрѣ—19, январѣ—54, февралѣ—54, мартѣ—85, апрѣлѣ—23, маѣ—21. По классамъ поступленія распредѣлялись: въ І норм.—90, въ І пар.—86, 2 порм.—53, П пар.—49, ПІ порм.—11, ПІ пар.—36, ПІ доп.—32, ІУ порм.—34, ІУ пар.—12, ІУ доп.—16, въ У порм.—22, въ У пар.—24. въ УІ норм.—25, УІ парал.—18, УІІ дополи.—16.

Амбулаторно принято больныхъ—809, въ нервой половнить отчетнаго года—517, во второй—292. Строгая изоляція больныхъ, дезинфекція училищныхъ помъщеній, внимательный уходъ и ліченіе заболівшихъ помогло тому, что никакая изъ болізмей, особенно

заразныхъ, не распространялась, и больныя выздоравливали. Смертныхъ случасвъ среди воснитании цъ въ отчетномъ году не было.

#### II.

Содержаніе. Какъ страдаль голицко русскій народъ за святую православную вёру С. Д.—Епархіальная хроника. Литургія на греческомъ языкі въ Харьковской Цуховной Семинаріи.—Посінценіе Харьковской Семинаріи Высокопреосвященнійшимъ Архіепископомъ Антоніемъ.—Посінценіе Харьковской Семинаріи Преосвященнійшимъ Осодоромъ, Еп. Сумскимъ.—Иноспархіальный отділь. Въ Петроградскомъ Казанскомъ соборів.—Разныя извістія и замітии. Паши свящопники на войнів.—Объявленія.

# Какъ страдалъ галицко-русскій народъ за святую православную вѣру.

До завоеванія русскими войсками Галичины (Галиціи) мы мало, очень мало знали про эту страну, про живущій въ ней народъ. Между тъмъ, она исконное русское достояніе, часть великой Руси, и ея народъ—такой-же русскій народъ, какъ и мы, говорящій на томъ-же русскомъ языкъ, на какомъ говоримъ и мы.

Было время, когда Галичина жила одной общей жизнью со всей остальной Русью. Ею, какъ и всей русской землей, управляли русскіе князья: креститель Руси, Владиміръ Св., ея благоустроитель Ярославъ Мудрый, Ярославъ Осмомыслъ, Романъ и др. Они заботились о благоустройствъ Галичины, укръпили ее, сдълали славной и могущественной. При нихъ распространялась, утверждалась православная въра среди галицкаго народа, процвътала и преуспъвала православная церковь.

Болье, чымъ триста лыть отъ начала нашей исторіи Галичина жила въ тысномъ единеніи со всею Русью. Но оставаться въ этомъ единеніи ей не было суждено. Съ ХШ-го выка она подвергалась неоднократнымъ нападеніямъ со стороны дикихъ татарскихъ полчищъ, которыя разрушали галицкіе города, разоряли селенія, убивали жителей или уводили въ рабство. Этимъ весьма печальнымъ положеніемъ Галичины воспользовались ея ближайшіе сосыди поляки и вскоры присоединили къ своему государству.

Въ XIV въкъ Галичина потеряла свою самостоятельность, стала провинціей Польши. Вмъсто русскихъ право-

славныхъ князей ею стали управлять католическіе польскіе короли.

Съ твхъ поръ начинаются многовъковыя страданія галицко-русскаго народа, многовъковыя издъвательства надънимъ польскихъ королей, пановъ и въ особенности польскаго католическаго духовенства. Желая разъ навсегда удержать Галичину въ своихъ рукахъ, желая болье тъсно прикръпить ее къ своему государству, тъ и другіе думали, что этого лучше всего можно достигнуть путемъ обращенія галичанъ изъ православной въры въ католическую, зная, что съ утратой православной въры русскіе станутъ поляками или чъмъ угодно, но не русскими. Отсюда больше всего страданій пришлось перенести галицкому народу за святую православную въру.

Съ самаго начала польскаго владычества въ Галичинъ мы видимъ цъми рядъ мъръ, направленныхъ къ уничтоженію православной въры. Изъ нихъ достаточно отмътить здъсь только нъкоторыя, чтобы имъть представленіе о тъхъ бъдствіяхъ, какія постигли галицко-русскій народъ. Такъ католики запрещали православнымъ строить новые храмы, ремонтировать старые, православныхъ священниковъ заставляли отбывать тяжелую панщину, православному крестьянству и мъщанству запрещали заниматься торговлей, ремеслами, отстраняли отъ занятія общественныхъ должностей. Въ своихъ неистовствахъ и издъвательствахъ надъ православными они доходили даже до того, что запрещали священникамъ ходить по улицъ къ больнымъ со Св. Дарами, провожать тъла умершихъ въ облаченіи, съ пъніемъ и колокольнымъ звономъ.

Крайней жестокостью отличались притёсненія галичань. Но галичане, помня страданія Спасителя, твердо стояли въ своей въръ и терпъливо переносили постигавшія ихъ несчастья.

Это стойкое перенесеніе жестокихъ преслідованій за православную віру убідило въ конці концовъ враговъ галицко-русскаго народа, что совратить его прямо въ католическую віру очень трудно. Тогда рішились они прибізгнуть къ хитрости, рішились заманить православныхъ въ католичество при помощи такъ называемой уніи. "Вы любите свои храмы", говорили католики: "любите свое богослуженіе, свое

ивніе,—все это мы вамъ оставимъ, ничего не измвнимъ, только ввруйте, вмвств съ нами, что здвсь на землв, въ городв Римв, живеть намвстникъ Христа, папа; что только въ общеніи съ нимъ возможно достиженіе царства небеснаго, возможно спасеніе души. Если уввруете въ папу и примете все то, чему онъ учитъ, мы не будемъ васъ преслвдовать; въ противномъ случав еще болве усилимъ свои гоненія и увеличимъ ваши страданія".

Нѣкоторые изъ галичанъ, въ особенности люди богатые и знатные, соблазнились такими рѣчами и угрозами польскихъ ксендзовъ и пановъ. Они отступали отъ своей отцовской вѣры, мѣняя православную вѣру на католическую съ ея земнымъ богомъ—папою и другими противными Св. Писанію и ученію святыхъ отцовъ церкви повшествами. Труднѣе было соблазнить простой народъ. Онъ зналъ, что унія это та-же католическая вѣра, только подъ маской православнаго обряда, который, какъ мы говорили, обѣщали оставить нетронутымъ католики. Переходъ въ унію народъ назвалъ "гибелью души", "непростительной" измѣной святой православной вѣрѣ. Вотъ почему долгое, долгое время онъ отвѣчалъ своимъ гонителямъ: "Гоните насъ, преслѣдуйте по прежнему, мы будемъ терпѣть, будемъ снова страдать, но не продадимъ вамъ своей души".

И дъйствительно, за такую дерзкую непокорность снова посыпались на него новые удары, новыя бъдствія. Съ большей, чъмъ прежде ожесточенностью католики издъвались надъ православными.

"И годы мрачные тянулись,— Ночь безъ просвъта впереди... И храмы были въ запустъныи И въ поруганьи отъ враговъ. Царило дикое гоненье На въру древнюю отцовъ".

(B. A.)

При помощи польскихъ солдатъ, съ которыми разъважали по селамъ поборники уніи, они отнимали у православныхъ храмы, превращая ихъ въ католическіе костелы, или отдавали ихъ въ аренду жидамъ, продавали имъ церковную утварь, жестоко наказывали "непокорныхъ" мірянъ и въ особенности священниковъ и монаховъ, которыхъ безчеловѣчно били, безчестили и позорили. Такъ относились къ вѣрнымъ православію. Напротивъ, его измѣнниковъ всячески поощряли, ихъ допускали къ занятію разныхъ общественныхъ должностей, награждали разными почестями, крестьянамъ смягчали панщину, не наказывали, помогали и т. д. Все это, конечно, служило большимъ соблазномъ для измученнаго, изстрадавшагося, оплеваннаго, названнаго "быдломъ" (скотомъ) православнаго галицкаго народа.

Нътъ ничего удивительнаго, что, находясь въ такихъ тяжелыхъ условіяхъ, онъ или оставлялъ свою родину, поселяясь главнымъ образомъ въ нынъшней Харьковской губерніи, или передавался волъ своихъ гонителей, т. е. притворно принималъ католическую унію, оставаясь въ душъ православнымъ.

Къ началу 18 въка осуществились завътныя желанія римскаго папы и польскихъ ксендзовъ. Они навязали католическую унію путемъ гнусныхъ насилій, жестокихъ гоненій и безчеловъчныхъ преслъдованій православному галицкорусскому народу.

Вскорѣ послѣ этого великаго злодѣянія поработительница галичанъ Польша была наказана Богомъ: въ 1772 году она нала и была раздѣлена между сосѣдними государствами: Россіей, Пруссіей и Австріей.

Галицко-русскій народъ перешель по паденіи польскаго государства, вмъсто Россіи, подъ власть Австріи. На первыхъ порахъ казалось, что теперь онъ вздохнетъ свободнъе, заживеть болъе мирно и спокойно, тъмъ болъе, что въ начал'я своего владычества австрійское правительство н'ясколько улучшило его положеніе, облегчивъ, напр., панщину и ограничивъ произволъ надъ нимъ польскихъ помъщиковъ. Но такъ отнеслось австрійское правительство къ галицкому народу только въ начелъ. Познакомившись затъмъ ближе съ галичанами, оно увидело, что этотъ русскій народъ тягответь къ остальной Руси, по-прежнему любить свою православную церковь и во всякое время готовъ сбросить съ себя позорное ярмо католической уніи. Подъ вліяніемъ такихъ наблюденій австрійское правительство вскор'в перемънило свои отношения къ галицкому народу, стараясь но примфру Польши удержать его въ порабощении, невъже-

ствъ и преданности католической уніи. Малъйшее выраженіе любви ко всему русскому народу, къ Россіи или святой православной въръ строго наказывалось и преслъдовалось. Такъ, когда уже въ 1881 году одно галицкое село (Малыя Гнилички) попросило прислать ему вмъсто уніатскаго "бритаго ксендза" православнаго священника, австрійское правительство заключило въ тюрьму многихъ крестьянъ и галицко-русскихъ дъятелей. Продержавъ ихъ подъ арестомъ долгое время до суда, оно опять осудило ихъ въ тюрьму на разные сроки, основывая свой строгій приговоръ на томъ, что крестьяне, пожелавшіе принять православнаго священника, тъмъ самымъ хотъли отторгнуть Галичину отъ Австріи и присоединить ее къ православной Россіи.

Но какъ злобно ни вытравляла Австрія въ галицкорусскомъ народъ духъ любви къ поруганной и осмъянной католиками православной въръ и русскому имени, все-же ей не удалось подавить и погасить его. Переживъ тяжелыя времена польскаго владычества, закалившись въ борьбъ за свои права, по наступленіи болъе свободныхъ дней въ Австріи онъ все чаще и чаще сталъ говорить про нихъ и притомъ болъе смъло и ръшительно. "Будетъ вамъ униваться нашими слезами, забывшіе Бога гонители, будеть вамъ издъваться и оскорблять самыя священныя чувства нашей души мы были православными, какъ и весь русскій народъ, православными и останемся навсегда. Гоненіями не запугаете насъ",—послышались такіе голоса среди галичанъ въ отвътъ австрійцамъ. австрійцамъ.

Особенно часто стали раздаваться они за послёднія 15 лёть, когда галицко русскій народь, вёками отдёленный оть остального русскаго народа, сталь сближаться сь н імъ, посёщая православныя святыни Почаева и Кіева. Вслёдъ за отмівченными призывами стало замівчаться и движеніе галичань въ православіе. Сначала отдівльныя лица, а затімы цізлыя села стали отрекаться оть католической уніи и открыто исповідывать візру своихъ отцовъ. Бывшій тогда на Волыны граничащей съ Галичиной, великій печальникъ галицкаго народа архіепископъ Антоній (нынѣ Харьковскій) посылалъ ему православныхъ священниковъ, которые и удовлетворяли его духовныя нужды. Не имѣя средствъ на постройку храмовъ, православные молились Богу со своими пастырями въ крестьянскихъ хатахъ, а иногда даже въ холодныхъ сараяхъ. Ни угрозы, ни штрафы, ни штыки австрійскихъ жандармовъ, ни австрійскія тюрьмы, куда сажали православныхъ крестьянъ и священниковъ,—не могли подавить этотъ могучій порывъ народной души къ своей поруганной отцовской православной въръ. Все это, уповая на Бога, терпъливо переносилъ галицко-русскій народъ.

Но воть озвъръвшая Австрія объявила войну православной Россіи. Смиренно принялъ этоть вызовъ православный русскій царь, знавшій про страданія галицко-русскаго народа и скорбъвшій о его тяжелой участи. Двинулись русскія войска противъ нъмецкой Австріи, неся ей заслуженное наказаніе. Боясь, какъ-бы православный галицко-русскій народъ не присоединился къ несущимъ свободу братьямъ или не обнаружилъ другихъ какихъ-либо враждебныхъ выступленій, Австрія подняла прежде всего свой мечъ противъ него.

Тысячи лучшихъ сыновъ многострадальной Галичины были частью заточены въ австрійскія и мадьярскія тюрьмы, частью казнены или повешены безъ суда и следствія. Предварительно ихъ заковывали въ кандалы и умышленно водили по улицамъ городовъ, позволяя разъяренной толиъ евреевъ, поляковъ и другихъ австрійскихъ патріотовъ всячески глумиться и издеваться надъ ними. Вотъ ведутъ австрійскіе жандармы закованныхъ православныхъ крестьянъ. По пути изъ оконъ на нихъ сыплется градъ камней, ихъ обливаютъ кипяткомъ, бросаютъ въ нихъ палками, грязью, плюють. Арестованные падають на землю, корчатся отъ боли и наконецъ умпраютъ въ страшныхъ мученіяхъ на глазахъ безжалостной толны. Въ другомъ мфстф подводить къ висфлицъ православнаго молодого священника (о. М. Сандовича). Ему вяжуть руки, на его груди дълають для прицъла крестикъ мѣломъ. Раздается выстрѣлъ; голова мученика клонится на грудь, онъ собираетъ последнія силы и говорить что-то про святую православную вфру. Новый выстрфлъ сковываеть его уста...

Изъ тюрьмы, возлѣ которой разстрѣливали православнаго священника, слышатся неистовые, страшные крики и раздирающія душу рыданія. Это рыдали обезумѣвшая жена казненнаго, сѣдовласый крестьяшигь—его отецъ и нѣкото-

рые прихожане, которыхъ австрійскіе палачи насильно заставили быть свидетелями мученической смерти священника и которыхъ ожидала та-же участь.

Такъ издевались австрійцы надъ многострадальнымъ галицко-русскимъ народомъ, упиваясь его кровью, заваливая его трупами свой былый путь...

Съ очей Почаевской иконы Слезники-звъздочки текли Н допесли до Вога стопы Забитой Галицкой земли.

(C. K.)

Русскія войска принесли Галичинъ свободу, изгнавъ изъ этой исконной русской земли австрійцевъ. Окончились ея въковыя страданія. Спасційся галицко-русскій народъ съ радостью возвращается въ лоно святой православной церкви, къ прежнему духовному единенію съ остальнымъ великимъ русскимъ народомъ, желая вмъстъ съ нимъ свободно исповедывать веру своихъ отцевъ.

С. Д.

# ЕПАРХІАЛЬНАЯ ХРОНИКА.

# Литургія на греческомъ языкъ въ Харьковской Духовной Семинаріи.

12-го апръля Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвящен-. нъншимъ Антоніемъ, была совершена въ храмъ Духовной Семинаріи литургія на греческомъ языкъ. Божественную литургію Его Высокопреосвященство совершалъ въ сослужении о. Ректора Семинарии, ключаря собора прот. Л. Твердохлабова, свящ. М. Юшкова, духовника Семинаріи, протодіакона В. Д. Вербицкаго и діаконовъ о. Вознесевскаго и о. Бориссико. Чтецами и пъвцами выступали воспитанники Семинаріи, причемъ, какъ чтеніс, такъ и пъніе были сплошь на греческомъ языкъ; большинство пъснопъній исполнялись скимъ расиввомъ.

Столь необычное для Харькова событіе собрало громадное количество молящихся (среди которыхъ было много грековъ), такъ что скромный по размерамъ семинарскій храмъ не могь вместить всехъ желавшихъ присутствовать при торжествъ.

Послъ литургін Владыка обратился къ собравшимся съ словомъ наставленія.

Совершонная нынъ Божественная литургін на греческомъ языкъ, говорилъ Владыка, является выраженіемъ, а вмъсть съ тъмъ и средствомъ возгръванія въ насъ того «вселенскаго чувства—всеобщаго братства во Христъ», —которое по завътамъ Христа и Апостоловъ должно быть постояннымъ настросніемъ истиннаго христіанина.

Въ доброс и старое время такъ и было,—вселенское чувство въ русскомъ обществъ было весьма развито. Русский народъ смотрълъ на себя лишь какъ на часть одной великой христіанской семьи, почиталъ себя «лишь одной изъ горницъ въ обшириомъ Божьемъ домъ».

Но съ теченіемъ времени настроеніе это измѣнилось,—на мѣсто христіанскаго вселенскаго чувства воцарилась «римская государственная идея—идея націонализма», внесшая раздѣленіе въ среду братскихъ по вѣрѣ народовъ.

Медленно, но неуклонно двигаясь по этому пути, наше общество постепенно удалялось отъ истиннаго вселенскаго православія и завътовъ Христа и Апостоловъ, чему не мало способствовало и нездоровое положеніе нашей Церкви, вотъ ужъ «200 лѣтъ вдовствующей и подчиненной свѣтской власти».

Вмъстт съ удаленіемъ отъ истинныхъ христіанскихъ устоевъ въ жизни общества обнаружились всевозможныя нестроенія, которыя, ностепенно развиваясь, привели его къ полному развалу въ нравственномъ отношеніи.

Въ настоящее время наше общество въ правственномъ отношении съ полнымъ правомъ можеть быть сравнено съ тъмъ 30-ти лътнимъ разслабленнымъ, о которомъ повъствуеть сегодняшнее евангельское чтеніс. Оно именно--разслабленный! Не то чтобы въ немъ въра совершенно исчезла, но она потеряла твердость, вмъсто нея сомнънія, шатанія. Не то чтобы воцарилась полная безиравственность, но правственныя понятія сдълались пастолько растяжимыми и условными, что утратили способность быть опорой въ жизни и дъятельности. Даже лучшая часть общества, наиболье чуткая сердцемъ, молодое покольніе поражено тъми-же педугами.

Подобно евангельскому разслабленному, наше общество и причину своего нечальнаго положенія полагаєть въ томъ, что у него нъть «помогающаго». «Человъка не имамъ», восклицаєть опо, какъ евангельскій разслабленный, который-бы просвътиль, номогь и т. д.

Но справедливъ-ли быль въ своихъ сътованияхъ евангельский

разслабленный и не погръшаеть-ли въ своихъ сужденіяхъ, подражающее ему, общество?

Святая Церковь въ своихъ пъснопъпіяхъ, положенныхъ на «недълю о разслабленномъ», разсматривая отвътъ ого Господу—«человъка не имамъ», не оправдываетъ его. «Какъ могъ сказать ты», восклицаетъ она отъ имени Христова: не имамъ, когда ради тебя Я сталъ человъкомъ, и преклонивъ исбеса сощелъ на землю для твоего спасенія»?

Ту-же слъпоту духовную обнаруживаеть въ своихъ жалобахъ и наше правственно разслабленное общество.

И наше правственно разслаоленное оощество.

Правда, предъ нимъ не стоитъ видимо для глазъ Господь, но это не значить, что опо одиноко, предоставлено самому себъ. По вознесеніи Своемъ на небо Господь не оставилъ насъ сирыми, Онъ оставилъ на землъ Своихъ замъстителей, которымъ поручилъ продолженіе Своего дъла и которыхъ снабдилъ соотвътствующими полномочіями, а эти послъдніе передали свои духовныя дарованія епископамъ и пастырямъ Церкви. И по прежнему въ лицъ Своихъ замъстителей предъ людьми стоитъ Самъ Господь, а люди не замъчають что став перы чають или не хотять понять этого и говорять, что они оставлены, что имъ не къ кому обратиться.

Это-ли не слъпота духовная! но въ ней виноваты и пастыри, не ищуще разбредшихся овсцъ своихъ. Овцы потеряли своихъ пастырей, а пастыри овецъ. Вы, призванные быть пастырями юноши! Что вы внесете въ жизнь современнаго разслабленнаго общеста?

Неужели останемся хладнокровными созерцателями этой печальной картины? или будемъ ждать, когда слёпецъ самъ прозръетъ? Нъть, братіе! Евангеліе насъ учитъ противоположному. Господь не презрълъ духовнаго слёнца, пришелъ къ нему на номощь, укрыпиль его разслабленные члены; не ясно-ли, что и замъстители Его должны

сдълать то-же, должны подражать Пославшему ихъ. Отсюда открывается величіе дъла и высота служенія пастырскаго! Врачевать душу человъческую, продолжать дъло Христово, быть соработникомъ Господа!.. что съ этимъ можетъ сравниться?!

И какъ близоруки и опрометчивы тъ, которые предпочитаютъ сму иныя поприща и иныя блага.

Они заранъе обрекають себя на тяжкія духовныя муки, тъ муки совъсти, которыя если не сразу, то потомъ въ старости, ожидають измънниковъ великому дълу и которыя не могутъ заглушить никакія вившнія блага и пріобрътенія.

Я зналъ, сказалъ Вадыка, двухъ лицъ, по рожденію и обра-

зованію призванныхъ къ пастырскому служенію, но промѣнявшихъ его на дѣло воспитанія свѣтскаго юношества, лицъ, достигшихъ высокаго положенія (директоровъ гимназій), снискавшихъ себѣ всеобщес уваженіе, окруженныхъ трогательной любовью своихъ питомцевъ, и они говорили мнѣ, что постоянно испытываютъ угрызенія совѣсти за измѣну свою служенію Христову, и ничѣмъ не могутъ заглушить этихъ упрековъ; даже радости духовныя, встрѣчающіяся въ ихъ воспитательномъ дѣлѣ, доставляютъ имъ больше страданія, такъ какъ будять представленія о несравненно высшихъ утѣшеніяхъ, которыя ждали бы ихъ на оставленномъ поприщѣ.

Если такъ чувствуютъ себя эти люди, дълающе большое и сродное съ настырскимъ дъло, то что сказать о тъхъ, которые измъняютъ пастырству ради ноложенія ветеринарнаго врача или акцизнаго чиновника?!

Теперь, когда подъ вліяніемъ вижшнихъ обстоятельствъ проснулось наше общество, когда «возмутилась великая очистительная купель, купель не водная, а кровавая», особенно нужны такіе пастыри, которые бы съумъли закрѣпить и воспитать тѣ лучшія силы и чувства, что поднялись со дна народной души чрезъ это «великое возмущеніе»,—дабы присоединить къ нему и тѣхъ, кто еще не захвачены имъ.

Надо иастырей, надо «человъка»!

Ис оставайтесь же глухи къ этому зову вы, юные слушатели, обратился Владыка къ воспитаннивамъ, «которые рожденіемъ своимъ и нахожденіемъ въ семъ вертоградъ отъ Самого Господа званы къ этому дѣлу», не измѣняйте ему ради екоропреходящихъ благъ, идите къ людямъ, будьте для нихъ человѣкомъ, котораго они ждутъ и ищутъ подобно евангельскому разслабленному. Не смущайтесь и не отговаривайтеся ни молодостію, ни неоиытностію, ни косноязычіемъ. Вспоминте, что говорилъ Господь Апостоламъ: не заботьтесь о томъ, что вамъ говорить о вашемъ упованіи: Духъ Святый научить васъ.

А молодость имъетъ и великія прсимущества.

У молодости крънче въра, живъй чувства, она не такъ заражена сомиъніями и пороками, ся силы еще не израсходованы!

Идите-же къ людямъ, будьте «человъкомъ», и благодать Божія будетъ съ вами!

По окончаніи богослуженія, Владыка посьтиль столовую воспитанниковъ во время объда и лично благодариль ихъ «за понесенные по приготовленію литургін труды и проявленное при богослуженіп воодушевленіе», отмътивъ, что это для него «дорогой подарокъ».

# Посъщенія Харьковской Семинаріи Высокопреосвященнъйшимъ Архіеписколомъ Антоніемъ.

12-го апръля Семинарію посътиль Его Высокопреосвященство, Высокопреосвящентвій Антоній. Владыка прибыль въ Семинарію въ 91/4 утра и прослъдоваль на экзаменъ Церковной исторіи въ 6-мъ классь. Владыка слушаль отвъты учениковъ, ивкоторыхъ самъ испытывалъ, не ограничивансь областью Церковной исторіи, задавалъ вопросы и изъ сродныхъ областей. Владыка прослушаль отвъты почти всъхъ учениковъ и отбылъ изъ Семпнаріи около 1 ч. дия.

17-го апрвля Высокопреосвященивний Антоній снова посвтилъ Харьковскую Семинарію.

Владыка прибылъ въ Семинарію въ 10-мъ ч. утра и прослъдоваль первопачально въ помещение, запимаемое Духовнымъ училищемъ, гдъ присутствоваль на экзаменъ греческаго языка въ 4-мъ классФ.

Послф этого Владыка проследоваль въ классы Семинаріи и присутствоваль на урокахъ. Владыка посътиль урокъ алгебры въ 1-мъ класев и урокъ церковнаго пвиія въ 4 нор. класев.

Владыка отбылъ изъ Семинаріи въ 1-мъ часу дня.

# Посъщеніе Харьковской Семинаріи Преосвященнъйшимъ Өеодоромъ, Еп. Сумскимъ.

17-го апръли Семинарію посътилъ Его Преосвященство, Преосвященя втшій Осодоръ. Его Преосвященство прибыль въ Семинарію въ 10 ч. утра и прослъдовалъ на экзамены Священ. Писанія въ 6-мъ классъ. Прослушавъ отвъты большей части учениковъ, Его Преосвященство отбыль изъ Семинаріи въ 1-мъ ч. дня.

# иноепархіальный отдълъ.



### Въ Петроградскомъ Казанскомъ соборъ.

Торжественно при огромномъ стечени народа, при пъни прекрасныхъ хоровъ соборнаго и русско-галицкихъ учителей въ воскресенье, 19 апрыля, въ Казанскомъ соборъ совершалось благодарственное богослужение по иниціативь Русско-Галицкаго общества въ ознаменованіе пребыванія Государя Императора въ возсоединенномъ съ Русью Львовъ. Литургію совершали Владиміръ, Митрополитъ Петроградскій, Архіепископъ Новгородскій Арсеній, съ митрофорными прот. Кедринскимъ, настоятелемъ собора прот. Орнатскимъ, архимандритами Викторомъ и Макаріемъ, соборными протоіерсями Рождественскимъ и Азіятскимъ, при исаакіевскомъ протодіаконъ Косоротовъ. Прот. Орнатскій сказалъ горячее слово. Прекрасное пъніе казанскаго хора чередовалось съ своеобразными старинными напъвами галичанъ. На благодарственное молебствіе послъ литургій вышли вст три Митрополита и Архіепископы Антоній Харьковскій и Арсеній Новгородскій съ сонмомъ священниковъ, среди которыхъ были и галичане. Въ концъ литургій предъ молебномъ Архіепископъ Антоній произнесъ слово. «Сегодняшній молебенъ,—сказалъ Владыка,—Галицко-Русское общество служитъ своему покровителю, московскому митрополиту и

общество служить своему покровителю, московскому митрополиту и чудотворцу Петру, галичанину родомъ, за возвращение его родины Россіи. По странному стеченію обстоятельствь, которое нельзя не признать чудеснымъ, въ тоть самый день, мѣсяца августа, когда наша церковь празднуетъ прославление памяти святителя Петра, и вътомъ самомъ мъстъ, гдъ по житию его обозначено мъсто его рождетомъ самомъ мѣстѣ, гдѣ по житію его обозначено мѣсто его рожденія и построенія имъ монастыря на рѣкѣ Ратѣ, въ окрестностяхъ мѣстечка Равы-Русской, Всевышній благословиль наше христолюбивое воинство первой значительной побѣдой въ Галиціи. Эта побѣда рѣшила участь всей галицкой древне-княжеской земли. Заслуги свят. Петра въ дѣлѣ собиранія земель русскихъ неоцѣпимы. Этому галичанину пришлось дѣйствовать въ то время, когда почти вся Русь была порабощена Татарами, когда иѣсколько сотъ церквей Кіева были разорсиы, а распри удѣльныхъ русскихъ князей точно на вѣки похоронили сознаніе единства русской земли. Возведенный на архіерейскій престолъ, этотъ благочестивый инокъ не остается при галицкомъ князѣ Юріи Львовичѣ, который и далъ ему титулъ «митрополита всея Руси». Онъ не поселяется ни въ Кіевѣ, ни во Владимірѣ-на-Клязьмѣ, а странствуеть отъ одного князя къ другому, въ каждомъ изъ нихъ пробуждая гознаніе необходимости христіанскаго подвига и сдиненія, и накопецъ избираєтъ своей етолицей Москву, тогда большую деревню, и князя Іоанна-Калиту, который среди другихъ князей выдавался своею скромностью, смиренномудріємъ и хригихъ гихъ князей выдавался своею скромностью, смиренномудріемъ и хри-етіанскими добродътелями. Вмъстъ съ этимъ княземъ онъ строитъ въ Москвъ Успенскій соборь и пророчески предвъщаєть, что этому городу суждено возвыситься превыше всъхъ городовъ русскихъ, освободить Русь отъ иноплеменнаго рабства и явить міру примъръ христіанскаго государства. Пророчество свят. Петра сбылось и соверша-

ется на нашихъ глазахъ. Въ защиту христіанскихъ добродътелей выступила Россія въ настоящее время. Противъ вражеской гордыни выступило русское смиренномудріе, противъ западнаго блеска и пышности—русская скромность и стремленіе положить животь свой за меньшихь братьевь своихъ. И Всевышній благословляеть новые подвиги Руси. Галичина, бывшая шесть вѣковъ подъ западнымъ латинскимъ игомъ, возвращена нынѣ своимъ прирожденнымъ государямъ и по словамъ, сказаннымъ недавно во Львовъ—объединеніе ся съ остальною Русью закрыплено на выки выковь. Двухсотлытияя унія, пытавшаяся исказить основныя черты галицко-русскаго парода, не могла произвести большихъ опустошеній въ народь, нбо въ Галиціи сохранился восточный нашъ русскій обрядъ и тъ папъвы, которые мы слышимъ изъ устъ галичанъ, живо папоминають намъ наши древнерусскіе монастырскіе напевы. Восточный обрядь спась Галицкую Русь не только въ національномъ, но и въ духовномъ смыслъ, укоренивъ въ пей понимание уклада истипно-христіанской жизни. Настоящая война будеть спасеніемь не только для оторванных частей русской земли, но и для той части русскаго образованнаго общества, которая забыла завъты предковъ и, возгордившись усвоеніемъ мнимой западной вившией культурой, заразилась ивмецкими вліяніями, ставя земныя блага и удовольствія выше христіанскаго служснія меньшей братіи, предпочитая поклоненіе разнузданнымъ страстямъ православному требованію борьбы со страстями и пороками, столь разъбдавшими такъ называемое «высшее общество». Русскій простой народъ, русское воинство проявили въ эту войну такія глубины новаго духа, которыя не могутъ не заставить русское общество одуматься и съ пути западныхъ развлеченій перейти на луть служенія меньшему брату и несенія всесторонней помощи его обездоленнымъ семьямъ. Въяніе этого новаго духа уже ръетъ по всей Руси. Въ немъ чувствуется благотворное прозръніе и раскаяніе не только одного русскаго народа, но и другихъ племенъ Россіи, въ немъ намъчено благодатное стремленіе хотя бы приблизиться къ водворенію на землъ въчныхъ завътовъ Христа».

# РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.



# Наши священники на войнъ.

«Пора вставать, коль такъ спать, такъ австріяка не увидимъ, всё сдадутся», раздается надъ головой пріятный теноръ и склоня-

ется фигура въ темнокоричневомъ подрясникъ бригаднаго священника о. Поліевкта.

Батюшка върснъ вчерашнему уговору. Согласились пораньше ноъхать въ штабъ N-ской дивизіи, а по дорогъ и «еще куда-нибудь» — загадочно объщалъ батюшка.

Нѣсколько словъ объ этомъ, не совсѣмъ обыкновенномъ священникѣ. Молодой еще іеромонахъ Дивногорскаго Успенскаго монастыря, высокій, стройный, съ добрымъ лицомъ и красивыми добрыми глазами, весь отдался своему иастырскому служенію. Про него можно сказать некрасовскими словами—«гдѣ горе слышится, гдѣ тижко дышится—онъ первый тамъ». Беззавѣтно смѣлый и глубоко религіозный, о. Поліевктъ спфшилъ туда, гдѣ въ данный моментъ наибольшая опасность, гдѣ безпрерывно рвутся непріятельскіе снаряды и шрапнели и свистять пули.

Ждуть не дождутся солдаты его прівзда въ оконы и сами говорять, что «потомъ легче двлается». Знають о. Полієвкта далеко вокругь не только свои, но и чужіс, наперерывь приглашають его къ себв совершить ту или пную требу, или просто поговорить.

Никогда ис отказывается о. Поліевкть оть приглашеній. Быстро осъдлывается его горячая буланая лошадка, такъ же быстро одъваеть онъ своющубу и мёховую шапку съ наушниками; какъ истый кавалеристь вскакиваеть въ съдло, въ одной рукт поводъ, а въ другой кожанный сакъ съ облаченісмъ, Дарами, свангелісмъ и крестомъ, мчится туда, гдт сго уже ждуть съ нетеритнісмъ. Лучшаго знатока мъстныхъ дорогъ на много десятковъ верстъ кругомъ итъ, ни одинъ ординарецъ ихъ такъ не знаеть.

—Оконный батюшка, что и говорить, говорять про него и удивляются даже военные.

Слава о. Полієвита растеть, его знають далеко отъ этихъ мѣстъ, чуть ли не подъ Львовомъ, и вспоминають съ большимъ уваженіемъ. (Н. В.).

# ИКОНОПИСЕПР ХУДОЖНИКР

# Николай Васильевичъ Курдыкинъ.

—— (ПРАВОСЛАВНЫЙ ГАЛИЧАНИНЪ), ——

### НАПИСАВШІЙ ИКОНЫ.

Успенія, Покрова и другія за гробомъ св. Мелетія въ Нокровскомъ Харьковскомъ монастыръ, предлагаеть свои услуги по исполнению иконописныхъ работь въ храмахъ.

Харьковъ. = Архіерсії скій домъ. = Капцелярія.

Съ Мая 1915 года предполагается начать выпускь въ Харьковъ повой газеты:

# "ТРУДОВОЕ СЛОВО".

(Харьковскій органь независимой мысли)

#### ЕЖЕДНЕВНОЕ ИЗДАНІЕ.

Въ розницу: утреннее-3 коп.; вечернее-1 коп.

#### По подпискъ:

Утреннее – въ городѣ, безъ доставни.

8 мжс.—6 р., 7 м.—5 р. 25 к., 6 м.—4 р. 50 к., 5 м.—3 р. 75 к. 4 м.—3 р., 3 м.—2 р. 25 к., 2 м.—1 р. 50 к., 1 м.—75 к.

Въгородъ съ доставною. 8 м.—7 р., 7 м.—6 р. 50 к., 6 м.—5 р. 25 к., 5 м.—4 р. 50 к., 4 м.—3 р. 70 к., 3 M.-2 p. 80 K., 2 M.-2 p. 1 M.-1 p.

Иногороднимъ съ пересылною.

8 m.—8 p., 7 m.—7 p., 6 m.—6 p., 5 m.—5 p. 25 r., 4 m.—4 p. 50 r., 3 m.—3 p. 40 r. 2 m.-2 p. 50 k., 1 m.-1 p. 25 k.

Вечернее-только иногороднимъ-50 коп. въ мъсяцъ.

Подписка начипается съ 1-го числа каждаго мъсяца и принимается только до конца года.

#### Объявленія.

Объявленія принимаются только въ утреннемъ выпускъ и повторяются безплатно въ вечернемъ листкъ телеграммъ и объявленій, выходящемъ въ количествъ 5000 экземпляровъ ежедневно.

#### Торговыя объявленія:

(Въ Харьковъ-половинная такса).

Впереди текста 20 к., среди текста 40 к., поздали текста 10 к. строки номпареля.

Объявленія трудовыя и частныя, по найму, купль и продажъ-

по крайне дешевой разцъпкъ.

Достигаемость цълей такихъ объявленій является носомнънною по оцфикъ того обстоятельства, что эти объявленія "Трудового Слова" будуть расходиться среди читающей публики въ 21 тысячъ экземшиярахъ съ самаго начала изданія и, что съ теченісмъ времени это колоссальное число оттисковь еще увеличится.

porpam

Дѣйствія Правительства (изъ Правит. Вѣстник. и Губ. Вѣдом.); Руководящая статья (передовица); Война; Иностраиное обозрѣніе; Злободневное въ Печати; По Россіи (послѣднія извѣстя); По нашему краю (оть собств. корр.); Петроградъ (оть собств. корр.); Фельетонъ; Телеграммы; Событія м'встной жизни (хроника); Происшествія (номпарелью); Театръ;

Отдълъ справокъ: Виржа; Календарь; Метереол. бюллютень; Прівзды и отъвзды; Засвданія, лекціи, зрвлища; Пріемы у оффиц. лицъ; Недоставлен. телеграммы; Повзда.

Владиміръ Берновъ.

слѣдующія наставленія: "(пока) къ язычникамъ не ходите, и въ городъ Самарянскій не входите; а идите сперва къ погибшимъ овцамъ дома Изравлева. Ходя же, проповѣдуйте, что приблизилось царство небесное. Больныхъ исцѣляйте, прокаженныхъ очищайте, мертвыхъ воскрешайте, бѣсовъ изгоняйте; (но какъ) даромъ получили, (такъ) даромъ (и) давайте. Не берите съ собою ни золота, ни серебра, ни мѣди въ поясы свои, ни сумы на дорогу, ни двухъ одеждъ, ни обуви, ни посоха. Ибо трудящійся достоинъ пропитанія.— Если кто не приметь васъ, и не послушаетъ словъ вашихъ; то, выходя изъ дома, или изъ города того, оттрясите прахъ отъ ногъ вашихъ. Истинно говорю вамъ: отраднѣе будетъ землѣ Содомской и Гоморрской въ день суда, нежели городу тому" (Мате. Х, 5—10; 14—15).

Когда Ан. Петръ исповъдаль І. Христа Сыномъ Бога живаго, то Господь сказалъ: "Блаженъ ты, Симонъ сынъ Іонинъ; потому что не плоть и кровь (силы человъческія) открыли тебъ это, но Отецъ Мой, сущій на небесахъ. И Я говорю тебъ: ты Петръ, и на семъ камиъ Я создамъ церковь Мою, и врата ада не одолъютъ ея. И дамъ тебъ ключи царства небеснаго; и что свяжень на землъ, то будетъ связано на небесахъ; и что разръшинь на землъ, то будетъ разръшено на небесахъ" (Мате. XVI, 16—49).

Давши власть Ан. Петру пасти стадо, Свое, Господь облекь этою властію и всёхъ другихъ Апостоловъ: Елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси; и елика аще разръшите на земли, будуть разръшена на небеськъ (Мато. XVIII, 18). Эту же власть Онъ подтвердилъ по Своемъ воскресеніи, когда, явившись одинадцати, сказаль: Пріимите Духъ Свять: иможе отпустите гръхи, отпустятся имъ: и иможе держите, держатся (Іоан. XX, 22—23). По вознесеніи же на небо, согласно Своему объщанію (Лук. XXIV, 49). Онъ послалъ имъ Св. Духа, Который облекъ ихъ силою свыше для ихъ служенія Церкви (Дѣян. I, 8; II, 1—9).

Апостолы, по внушению Св. Духа, постененно

установили три степени священства: діаконскую, пресвитерскую и епископскую (Дѣян. VI, 1—7; XIV, 23; 1 Тимов. IV, 14; 2 Тимо. I, 6; II, 2; Тит. I, 5—9); при чемъ полноту власти въ Церкви они передали однимъ только Епископамъ, какъ своимъ преемникамъ, какъ говоритъ Ап. Павелъ Ефесскимъ предстоятелямъ: Вниматие себт и всему стаду, въ немысе васъ Духъ Святый постави епископы, пасти Церковь Господа и Бога, юже стяжа кровію Своею (Цѣян. ХХ, 28).

О полнотѣ Епископской власти тоть же Апостоль своему ученику Титу пишеть: Сего ради оставихъ тя въ Критъ, да недоконченная исправиши, и устроиши по всъмъ градомъ пресвитеры (Тит. I, 5).

Различіе между тремя степенями священства слѣдующее: Епископъ не только совершаетъ Таинства, но имѣетъ власть и другимъ чрезъ рукоположеніе преподавать благодатный даръ совершать оныя 1); Пресвитеръ совершаетъ Таинства въ зависимости отъ Епископа 2); Діаконъ служитъ при Таинствахъ, помогая Епископу и Пресвитеру.

Рукоположеніе (греч. хиротонія), чрезъ которое преподается благодатный даръ священства, совершается на Литургіи: Епископа—послѣ Малаго входа, Пресвитера—послѣ Великаго входа, предъ освященіемъ Даровъ, дабы и руконолагаемый участвовалъ въ ономъ; Діакона, какъ не имѣющаго власти совершать Таинства,—по освященіи Даровъ. Епископа рукополагаетъ соборъ епископовъ, не менѣе двухъ, Пресвитера и Діакона—Епископъ.

**Облаченія** у лицъ священнаго сана—преимущественно слъдующія:

<sup>1)</sup> Епископъ освящаеть св. міро, храмы и антиминсы.

<sup>2)</sup> Помогаетъ Епископу въ управленіи Церковію; изъ Таинствъ не можетъ совершать Священства; муропомазуетъ крещаемыхъ св. муромъ, освященнымъ отъ Епископа.

#### 1. Облаченія Діанона:

- а) Стихарь (стихосъ—прямой, чистый)—прямая и длинная одежда, преимущественно изъ свётлой матеріи, напоминаеть блестящія ризы Ангеловъ при Воскресеніи; внушаеть облачающимся долгъ чистоты и прямоты души.— Стихарь усвоенъ всёмъ степенямъ священства; у Епископовъ и Пресвитеровъ иногда называется подризникомъ (подъ фелонью и саккосомъ).
- б) Орарь—длинная и узкая лента на лѣвомъ плечѣ Діакона, означаетъ крылья Ангеловъ и напоминаетъ Діаконамъ объ ихъ Ангельскомъ служеніи при Таинствахъ, особенно Евхаристіи, въ которое приникнути Ангели желаютъ.
- в) Поручи—для стягиванія рукавовъ при священнослуженіи, напоминають узы на рукахъ Христа и внушають готовность пастырей служить спасенію людей. Поручи также присвоены всёмъ священнослужителямъ.

### 2. Облаченія Пресвитера

- а) Епитрахиль (нашейникъ)—тоже, что и орарь, но съ обоими концами напередъ (сугубая благодать у Пресвитера), —главное облачение Пресвитера при всякомъ священно-служении.
- б) Поясъ—для стягиванія стихаря, епитрахили и др. облаченій, также означаєть готовность Пресвитеровь на дѣло спасенія людей.
- в) Набедренникъ—небольшой четырехугольный плать, на правомъ бедръ Пресвитера, указываетъ ему долгъ учить върующихъ слову Божію и этимъ мечомъ духовнымъ (Ефес. V.I., 17) побъждать враговъ въры.
- 2) Фелонь (риза)—верхнее облаченіе Пресвитера безъ рукавовъ, напоминаетъ хламиду І. Христа во время Его страданій.

#### 3. Облаченія Епископа

кромъ стихаря (подризника), епитрахили, пояса, набедренника и поручей, еще слъдующія:

а) Омофоръ (нарамникъ)—главнъйшее облачение Епископа,—широкая лента, облегающая шею и плечи и ниспадающая концами спереди и сзади; напоминаетъ заблудшую въ горахъ овцу, для обрътенія которой добрый пастырь

оставляеть 99 овець и съ любовію приносить ее на плечахъ въ свое стадо (Лук. XV, 4—6) 1). Это облаченіе внушаеть Епископамъ особливую заботливость о спасеніи грѣшниковъ.

- 5) Памица—имъетъ то же значеніе, что и набедренникъ, но прикръпляется къ поясу наискось, однимъ угломъ, на правомъ бедръ.
- 6) Саккосъ-верхнее облаченіе, подобное стихарю, съ значеніемъ такимъ же, какъ и фелонь 2).
- 7) *Митра* (повязка)—головпое украшеніе Епископа; она знаменуєть—и славу Господню, и терновый вѣнецъ І. Христа.

# VI. Бракъ.

**Бранъ** есть Таинство, въ которомъ женихъ и невъста, давая объщание предъ Богомъ и Церковію быть върными другь другу, получаютъ благословеніе для своего супружескаго союза и христіанскаго рожденія и воспитанія дътей.

Брачный союзъ установленъ и освященъ Богомъ. Такъ, въ раю Адаму и Евъ Богъ, давъ благословеніе, сказалъ: раститеся и множитеся, и наполните землю (Быт. 1, 28). І. Христосъ, совершивъ чудо претворенія воды въ вино на бранъ въ Канъ Галилейской и давъ чрезъ это возможность бъднымъ людямъ продолжить брачный пиръ, подтвердилъ высокое достоинство брака, какъ установленія Божія (Іоан. П, 1—11). Онъ же, на вопросъ фарисеевъ, можно ли разводиться съ женою, сказалъ: Еже Богъ сочета, чгловъкъ да не разлучаетъ. При этомъ І. Христосъ указалъ на установленное Богомъ полное единеніе мужа и жены и на столь великую между ними близость, что они являются уже не двое, но одна плоть (Мате. XIX, 3—6; срав. Быт. П, 24).

Ап. Павелъ, повторяя приведенныя слова Божіи, называеть бракъ тайною великою и возводить досто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ древнія времена омофоры нарочито изготовлялись изъ овечьей шерсти.

<sup>2)</sup> Въ древнія времена Епископы облачались такъ же, какъ и Пресвитеры, въ фелони, какъ это можно видъть на иконахъ святителей: Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго, Николая Мурликійскаго и др.

инство брака къ подобію союза Христа съ Церковію. Онъ говоритъ: Оставить человить отца своего и матерь, и прилипится къ женть своей, и будета два въ плоть едину. Тайна сія велика есть: азъ же глаголю во Христа, и во Церковь (Ефес. V, 31—32).

Священнодъйствія при Бракъ слъдующія: брачущимся даются возженныя свъчи и надъваются кольца, въ знакъ сердечной любви другь къ другу и неразрывности союза. На головы надъваются вънцы—въ награду за цъломудріе ихъ до брака и побъжденіе страстей. Дается вино изъ общей чаши въ напоминаніе долга единенія въ радостяхъ и скорбяхъ жизни. Совершается троекратное хожденіе вокругъ аналоя въ знакъ торжества и радости, а также неразрывности союза (кругъ—символъ въчности).

Хотя, по ученю Церкви, бракъчестень, и ложее нескверно (кан. Андр. Критск., ср. Евр. XIII, 4), но вступать въ бракъ встмъ не обязательно, и дъвство лучше супружества, если кто можетъ сохранить его въ чистоть. Въ немъ христіанинъ удобнье и легче можетъ служить Богу и ближнимъ, почему въ дъвствъ пребывали: Пресвятая Богородица, Предтеча Іоаннъ, Апостолы Іаковъ, Паветъ и Іоаннъ Богословъ, и многіе древніе подвижники, какъ избираютъ его иноки и нынъ. І. Христосъ говорить: Не вси вмищаютъ словесе сего, но имысе дано есть: могій вмистити, да вмистить (Мате. XIX, 11—12).

Ап. Павель о состояній дівства и брака такъ говорить: Глаголю же безбрачнымь и вдовицамь: добро имь есть, аще пребудуть яко же и азь. Аще ли не удержатся, да посягають (пусть вступають въбракъ): лучше бо есть женитися, нежели разжизатися.—Не оженивыйся печется о Господнихь (о Господнемъ), како угодити Господеви: а оженивыйся печется о мірскихь (о мірскомъ), како угодити женть. —Тъмже и вдалій браку свою дтву, добрт творить: и не вдалії, лучше творить (1 Кор. VII, 8—9; 32—33; 38).

# VII. Елеосвященіе.

**Елеосвященіе** <sup>1</sup>) есть Таинство, въ которомъ, при помазаніи тѣла елеемъ, призывается на больного благодать Божія, исцѣляющая немощи душевныя и тѣлесныя.

Начало это Таинство ведеть оть Апостоловь, которыхь І. Христось послаль проповёдывать по городамь и весямь Іудейскимь, и они мазаху масломь многи недужныя, и исцилеваху (Мар. VI, 13).—Апостолы передали эту власть Пресвитерамь Церкви, какь говорить объ этомь Ап. Іаковь: Болить ли кто въ вась, да призоветь пресвитеры церковныя, и да молитву сотворять надъ нимь, помазавше его слесмь во имя Господне. И молитва въры спасеть болящаго, и воздвигнеть его Господь: и аще гръхи сотвориль ссть, оппустятся ему (Іак. V, 14—15).

Священнодъйствія при Елеосвященіи слѣдующія: а) въ сосудь влагаются сухія зерна пшеницы, какъ залогь новой жизни для хлѣбныхъ злаковъ,—въ ознаменованіе исцѣленія больного, если на это будетъ воля Божія; или же въ знакъ воскресенія его въ новомъ и нетлѣнномъ тѣлѣ, если его постигнетъ смерть; б) въ освящаемый елей вливается красное вино— въ воспоминаніе того, какъ милосердный самарянинъ возлилъ на раны впавшаго въ разбойники масло и вино (Лук. X, 34); в) въ руки больного и молящихся даются возженныя свѣчи—въ знакъ горячей молитвы и вѣры въ Господа I. Христа; г) въ концѣ чина на голову больного возлагается раскрытое Евангеліе—въ знакъ осѣненія его Господомъ I. Христомъ, прикосновенія Его къ больному и подаянія ему исцѣленія и разрѣшенія отъ грѣховъ.

<sup>1)</sup> Елеосвященіе иногда называется соборованіем: а) по древнему правилу оно должно совершаться соборомі семи Пресвитеровь, хотя, по нуждів, можеть быть совершено и однимь; б) при его совершеніи собираются родные и знакомые больного для усиленія молитвы Пресвитеровь.

# 16. Одинадцатый членъ Символа вѣры.

Въ одинадцатомъ членѣ Символа вѣры говорится о будущемъ всеобщемъ воскресеніи мертвыхъ предъ вторымъ пришествіемъ І. Христа.

Воскресеніе мертвыхъ будеть состоять въ томъ, что тѣла умершихъ соединятся съ душами, оживуть и будуть духовны и безсмертны, подобно тѣлу воскресшаго Господа І. Христа. Ап. Павелъ говоритъ: Спется (погребается въ землѣ) тъло душевное, востаетъ тъло духовное. Подобаетъ бо тлънному сему облещися въ безсмертіе (1 Кор. XV, 44. 53).

Произойдеть это по всемогуществу Божію: какъ вначаль Богь сотвориль тьло изъ перети, такъ и разсыпавшееся въ землю можетъ возобновить. Ан. Навелъ поясняетъ это подобіемъ посьяннаго зерна, которое, истявая въ земль, даетъ новую жизнь дереву или злаку: Ты сже съещи, не оживетъ, аще не умретъ (1 Кор. XV, 36).

Свою всемогущую силу надъ смертію Господь І. Христось показаль въ восирешеніи сына Наинсной вдовы, Лазаря и др.—Когда І. Христось однажды подходиль къ гор. Наицу, то изъ городскихъ вороть выпосили умершаго юпошу, единственнаго сына бёдной вдовы. Мать шла за одромъ и горько плакала. Господь сказалъ ей, чтобы она не плакала, и обратившись къ умершему, сказалъ: "Юноша! тебё говорю: встань". Умершій тоть часъ поднялся и сталъ говорить. И всёхъ объялъ страхъ, и славили Бога, говоря: великій пророкъ возсталъ между нами, и Богъ посётилъ народъ Свой (Лук. VII, 11—16).

Особенно знаменательнымъ было восирешение Лазаря. Предъ болъзнію его Господь намъренно удалился за Іорданъ ("да прославится чрезъ нее Сынъ Вожій"...) и тамъ оставался до его смерти. На четвертый день прибылъ Господь, но никто не ожидалъ столь великаго чуда, и даже Мареа, сестра Лазаря, на увъреніе Господа: "воскреснеть братъ

твой", —отвътила неувъренио: "Знаю, что воскреснеть въ воскресеніе, въ послъдній день". Господь сказаль: "Я есмь воскресеніе и жизнь; върующій въ Меня, если и умреть, оживеть. Въруешь ли сему"? Мареа отвътила: "Такъ, Господи! я върую что Ты Христосъ, Сынъ Божій, грядущій въ міръ". Когда, по повельнію Господа, стали отваливать камень отъ пещеры съ Лазаремъ, то Мареа со скорбію воскликнула: "Господи! уже смердить, ибо четыре дня, какъ онъ во гробъ". Но Іисусъ, снова подкръпивъ ея въру и вознеся молитву Отцу Небесному, воззваль громкимъ гласомъ: "Лазарь! иди вонъ". И вышелъ умершій, обвитый по рукамъ и погамъ погребальными пеленами, и лице его было обвязано платкомъ. Іисусъ говорить имъ: развяжите его, пусть идетъ. Тогда многіе изъ Іудеевъ, пришедшихъ къ Маріи, и впдъвшихъ, что сотвориль Іисусъ, увъровали въ Него (Іоан. XI, 1—45).

Истину воскресенія мертвыхъ Господь I. Христосъ ноказалъ и невъровавшимъ въ нее Саддунеямъ. Когда они, жедая посмъяться надъ Нимъ, предложили ему соблазнительный вопросъ: чьею будетъ по воскресеніи жена, которую, по закону ужичества 1), имъли послъдовательно семь братьевъ, то Господь сказалъ: "Прелыцаетесь, не зная Писаній, пи силы Божіей. Въ воскресеніи ни женятся, ни посягають; но пребывають, какъ Ангелы Вожіи на небесахъ. А о воскресеніи мертвыхъ не читали ли вы реченнаго вамъ Богомъ: Я Богъ Авраама, и Богъ Исаака, и Богъ Іакова? Богъ не есть Богъ мертвыхъ, но живыхъ" (Мате. ХХП, 23—32).

Итакъ, у Бога *вси эксивы суть* (Лук. ХХ, 38), и разлучение у людей душъ съ тълами—временное, которое всемогуществомъ Божіимъ будетъ обращено въ состояніе болъе духовное и прославленное.

Измѣненіе тѣлъ у оставшихся въ живыхъ до всеобщаго воскресенія произойдеть одновременно съ всеобщимъ воскресеніемъ мертвыхъ; ихъ тѣла мгновенно измѣнятся въ духовныя и безсмертныя. Ап.

<sup>1)</sup> По закону ужичества, установленному при Монсев, если умирать старшій брать бездітнымь, то на его вдов'я женился слідующій брать, и діти отъ послідняго брака считались дітьми старшаго брата.

Павелъ говоритъ: Вси бо не успнемъ, вси же измънимся: вскоръ, во меновеніи ока, въ послъдней трубъ: вострубитъ бо, и мертвіи востанутъ нетлънни, и мы измънимся (1 Кор. XV, 51—52).

Воскресеніе мертвыхъ и измітненіе живыхъ произойдеть при конці этого видимаго міра, который вполнів не уничтожится, а преобразится, какъ и тіла людей, въ нетлівнный. Тогда природа перестанеть стенать и мучиться изъ за грізхопаденія людей, освободится отъ проклятія (Быт. III, 17) и рабства тлівнію, и возвратится къ утерянной гармоніи, правдів и красотів (Рим. VIII, 19—22).

Ап. Петръ говоритъ: Нова небесе и новы земли по объяпованію Его (Божію) чаемъ, въ нихже правда экцветъ (2 Петр. III, 13).

Тотъ же Апостолъ говоритъ, что это преобразованіе міра произойдетъ посредствомъ огня: Нынкшняя небеса и земля тымысе словомъ сокровена суть (содержимыя тымъ же Словомъ), огню блюдома на день суда и погибели нечестивыхъ человъкъ (2 Петр. III, 7).

Состояніе душъ умершихъ до всеобщаго воскресенія — не одинаково: души праведниковъ пребывають во свъть, поков и предначатіи въчнаго блаженства, которое будеть соединено съ лицезръпіемъ Самого Інсуса Христа 1), а души гръшныхъ— въ противоположномъ состояніи. Въ этомъ насъ поучаеть І. Христосъ притчею, по которой праведный Лазарь тоть часъ по смерти быль отнесенъ на лоно Авраама (Лук. XVI, 22). Покаявнемуся разбойнику Господь тоже сказаль: Днесь (сегодня, тоть часъ по смерти) со Мною будеши въ раи (Лук. XXII, 43). Полное же воздаяніе для праведниковъ и гръщшиковъ послъдуетъ

<sup>1)</sup> Объ этомъ Ан. Павелъ говорить: Желикіе имый разрышитися и со Христомъ быти (Филип. I, 23).

послѣ Страшнаго Суда и всеобщаго воскресенія, по соединеніи душъ съ тѣлами, такъ какъ и они принимали участіє въ дѣлахъ человѣка. Ап. Павелъ говоритъ: Встмъ бо явитися намъ подобаетъ предъсудищемъ Христовымъ, да пріиметъ кійзісдо, чэке съ тъломъ содъла, или блага или зла (2 Кор. V, 10).

Молитвы и благотворенія за умершихъ. Для душъ умершихъ съ върою, но не загладившихъ гръховъ благочестіемъ и добрыми дълами, приносятъ великое облегченіе и даже освобождаютъ отъ загробныхъ страданій молитвы, особенно на Литургіи (соединенныя съ приношеніемъ безкровной жертвы Тъла и Крови Христовы), и милостыни, совершаемыя за нихъ св. Церковію. Это ученіе св. Церкви основано на Преданіи, которое восходитъ къ Ветхозавътнымъ временамъ. Такъ, Іуда Маккавей принесъ жертву за умершихъ воиновъ (2 Макк. XII, 43).

Молитва за умершихъ есть непремѣнная часть Литургіи, начиная отъ Ап. Іакова. Св. Кириллъ Іерусалимскій (IV в.) говоритъ: "Превеликая будетъ польза душамъ, о которыхъ моленіе возносится въ то время, когда святая предлежитъ и страшная жертва" (Тайновод. поуч. V, гл. 9).

Св. Василій В. въ молитвахъ Пятьдесятницы говорить, что Господь принимаеть отъ насъ молитвы и жертвы за находящихся во адъ, съ надеждою для нихъ мира, облегченія и свободы.

При погребеніи умершихъ св. Церковь соблюдаеть слѣдующій чинъ: по смерти тѣло умершаго омывають водою— въ знакъ долга предстать предъ Бога въ чистотѣ и непорочности. Затѣмъ, тѣло облекають въ новыя чистыя одежды—или бѣлыя, для напоминанія чистоты и нетлѣнія, или въ одежды званія, за которое каждый дастъ отвѣтъ Богу. Сверхъ этихъ одеждъ возлагается саванъ—въ напоминаніе бѣлой одежды крещенія. На чело возлагается вѣнецъ, съ изобра-

женіемъ Спасителя, Божіей Матери и Іоанна Предтечи, въ ознаменованіе надежды на полученіе вѣнца славы отъ Господа І. Христа. Покровъ на гробъ означаетъ покровъ и ходатайство за умершаго св. Матери Церкви. Въ руки дается крестъ—символъ вѣры въ Распятаго и спасшаго насъ І. Христа. При гробѣ возжигаютъ свѣтильники, а въ руки даются свѣчи,—все это напоминаетъ о переходѣ почившаго отъ мрачной земной юдоли къ свѣту небеснаго блаженства.

Дни особаго поминовенія усопшихъ следующіє: третій и девятый послъ смерти, когда Ангелы въ 1-ый разъ возносять душу для поклоненія Богу; сороковый, когда душъ Богъ определяеть ея местонахожденіс-въ раю или во аде. Въ теченін 40 дней послів смерти Ангелы показывають душъ райскія обители и, особенно, адскія мученія, и душа находится въ особомъ смятеніи и нуждается въ нашихъ молитвахъ. Отсюда-служение сорокоустовъ-непрестанныхъ заупокойныхъ литургій, литій и пр. въ теченіе 40 дней. 1) День памяти соименнаго Святого и день кончины являются днями поминовенія усопшаго: первый освящается при жизни молитвою ко Святому, а второй является днемъ новаго рожденія възагробпую жизнь.—Есть еще родительскія н субботы: Мясопустная, Троицкая, кинальнимоп пругія Дмитріева и субботы второй, третьей и четвертой недфли Вел. поста. Мясопустная-потому, что на другой день (нед. Мясопуста) читается Евангеліе о Страциомъ Судів, котораго, желая избъжать, мы молимся и о помиловании усонинхъ. На другой день Тронцкой субботы, въ день Пятидесятницы бываеть особо-трогательное моленіе, въ колтонреклонныхъ молитвахъ св. Василія В., о иже во адъ держимыхъ, -мы и поминаемъ ихъ наканунъ подробно. Дмитріеву субботу-о воинахъ, за въру, царя и отечество животъ свой положившихъ, установилъ вел. киязь Димитрій Донской въ 1380 г. послѣ Куликовской битвы (совершается въ субботу предъ днемъ св. Димитрія Солунскаго, 26 Окт.) Въ субботы 2, 3 и 4-й нед. Вел. поста поминають усощнихь потому, что въ Вел. постъ нътъ полныхъ Литургій съ постояннымъ поминовеніемъ усопшихъ.

<sup>1)</sup> См. сказаніє Ангеловъ о мытаретвах» св. Макарію Александрійскому (печат. въ конц'є сл'єдован, печаттири).

# 17. Двънадцатый членъ Символа въры.

Въ 12-мъ членъ Символа въры содержится ученіе о жизни будущаго въка послъ Страшнаго Суда и всеобщаго воскресенія.

Будущая жизнь будеть состоять для върующихъ, любящихъ Бога и дълающихъ добро въ столь великомъ блаженствъ, что теперь мы онаго и вообразить не можемъ: Не у явися (еще не открылось), что будемъ, говоритъ Ап. Іоаннъ (1 Іоан. III, 2). И Ап. Иавелъ говоритъ, что онъ восхищенъ бысть въ рай, и слыша неизреченны глаголы, ихисе не лють есть человъку глаголати (нельзя пересказать,—2 Кор. XII, 2. 4).

Такое блаженство произойдеть отъ созерцанія Бога во свъть и славь, и отъ соединенія съ Нимъ: Тогда праведницы просвътатся яко солнце въ царствіи Отца ихъ, объщаеть Самъ І. Христосъ (Мато. XIII, 43). Будеть Богь всяческая (все) во всемь (1 Кор. XV, 28).

Въ этомъ ближайщемъ общении съ Богомъ праведники познають Бога не отчасти и гадательно, какъ нынѣ, а полно и совершенно, и обрѣтуть полное удовлетвореніе для ума, созданнаго для свѣта и истины, для воли, ищущей добра, и для сердца, жаждущаго блаженства. Ап. Павелъ говорить: Видимъ убо нынъ, якоже зерцаломъ (сквозь тусклое стекло) въ гаданіи, тогда же лицемъ къ лицу: нынъ разумью отъ части, тогда же познаю, якоже и познанъ быхъ (1 Кор. XIII, 12).

Въ блаженствъ души будетъ участвовать и тъло: оно будетъ прославлено свътомъ Вожіимъ, подобно тълу І. Христа на Өаворъ во время Его Преображенія: Стется не въ честь (въ тлъніи и уничиженіи), востаеть въ славт (1 Кор. XV, 43).

Блаженство для праведниковъ будетъ различно, по мъръ того, какъ кто здъсь подвизался въ въръ, любви и добрыхъ дълахъ: Ина слава солнцу (иной блескъ солнца), и ина слава лунъ, и ина слава звъ-

здамъ: звъзда бо отъ звъзды разнетвуетъ во славъ. Такожде и воскресение мертвыхъ (1 Кор. XV, 41, 42).

Грѣшники (невърующіе и беззаконники), наоборотъ, будутъ удалены отъ Бога и преданы въчной смерти, т. е. въчному огню и мученію вмъсть съ діаволами. Мученія ихъ будуть—и внѣшнія, и внутреннія, послъднія—въ угрызеніи совъсти и въ горькомъ сознавсе и навсегда для нихъ потеряно. Таковымъ скажетъ Христосъ: Идите от Мене, проклятін, во огнь въчный, уготованный діаволу и аггеломъ его.-И идуть сін въ муку вычную (Мато. XXV, 41. 46). Такъ строго будетъ поступлено съ гръщниками не потому, чтобы Богъ хотълъ ихъ погибели, и не какой — либо безмърной Его строгости 1), но потому. что окажутся неспособными къ блаженной жизни (Рим. II, 5; Гал. VI, 7), такъ какъ обнаружатъ то упорное отвращение отъ всего святого и богоугоднаго (Евр. Х, 26. 29), то ожесточеніе во злів, невівріе и нераскаянность, которыя названы Спасителемъ хулою на Св. Духа, не прощаемою ни въ этомъ въкъ, ни будущемъ (Мате. XII, 32). Ан. Павелъ говоритъ, что они погибаютъ, зане любве истины (Богодарованныхъ средствъ) не пріяша, во еже спистися имъ (2 Сол. II, 10).

Въ притчв о богатомъ и Лазаръ Спаситель наглядно показалъ загробную участь праведниковъ и гръшниковъ. 2) Дазарь сподобился лона Авраамова тотъ часъ по смерти, за терпъпе въ бъдности и бользияхъ. Вогатый же былъ ввергнутъ во адъ за жизнь, всецъло исполненную

<sup>1)</sup> Говорять: вѣчныя мученія грѣшинковъ противорѣчать благости Божіей; размѣромъ наказанія не соотвѣтствують малому сравнительно съ вѣчностію продолженію временной жизни, въ теченін которой грѣшать люди; недостойны Бога, Существа Совершеннаго, свободнаго отъ мести, и т. д.

<sup>2)</sup> Притча эта говорить, впрочемъ, не объ окончательной участи грѣшниковъ, а объ ихъ состояни до сошествия Христова во идъ и о возможности для нихъ раскаяния до Страшнаго Суда Христова, послѣ котораго измѣнения ихъ судьбы уже быть не можеть.

чревоугодія и жестокосердія въ отношеній ницаго въ струпьяхь у собственных вороть. Богатый и нищій воспріяли возмездіе, вполив. заслуженное ими. "Чадо, говорить Авраамъ богатому: всномни, что ты получилъ уже доброе въ жизни твоей, а Лазарь элое; нынв же онъ здёсь утвшается. а ты страдаешь". На просьбу богатаго послать Лазаря остудить его языкъ отъ нестерпимаго адскаго пламени и вообще облегчить его участь, Авраамъ отвътилъ: "Между вами и нами утверждена великая пропасть, такъ что хотящіе перейти отсюда къ вамъ не могутъ, также п оттуда къ намъ не переходятъ. "Когда, наконецъ, богатый сталъ оправдываться въ своей граховной жизни неубадительностію писаній Моисея и Пророковъ, и просиль Авраама послать Лазаря на землю къ его пяти братьямъ, погибавшимъ въ беззаконіяхъ, чтобы они отъ проповіди воскресшаго изъ мертвыхъ покаялись и избъжали участи своего брата, то Авраамъ сказалъ: "Если Монсея и Пророковъ не слушаютъ; то если бы кто и изъ мертвыхъ воскресъ, не повърятъ" (Лук. XVI, 19-31).

Размышленія о смерти, Страшномъ Судѣ и о будущей жизни весьма полезны для насъ: они не позволяють намъ пристращаться къ земнымъ благамъ; утѣшають въ жизненныхъ лишеніяхъ и невзгодахъ; побуждають хранить чистоту души и тѣла, бороться съ грѣхомъ и жить для Бога и, такимъ образомъ, достигать вѣчнаго спасенія. Еще Ветхозавѣтный Мудрецъ сказалъ: Во всихъ словестих (дѣлахъ) твоихъ помни послюдняя твоя, и во вики не согртшиши (Сир. VII, 39).

# Часть П.

# Ученіе о христіанской надеждъ.

# 18. Понятіе о христіанской надеждъ.

**Христіанская надежда** есть успокосніє сердца въ Богѣ, по увѣренности, что Онъ непрестанно печется о нашемъ спасеніи и даруетъ намъ обѣщанное блаженство.

Основаніемъ нашей надежды или упованія является Господь І. Христосъ (1 Тиме. І, 1), Который и во время земной жизни исцёляль больныхъ, воскрешаль мертвыхъ и вообще помогаль страждущимъ; тёмъ болёе послё Своихъ крестныхъ страданій далъ намъ право быть дётьми Божіими (Іоан. І, 12) и во всемъ надёяться на Его милость къ намъ. Ап. Петръ говоритъ христіанамъ: Совершенню (вполнё) уповайте на приносимую вамъ благодать откровеніемъ Іисусъ Христовымъ (1 Петр. І, 13).

Средствами къ пріобр'єтенію этой надежды являются: молитва и ученіе о блаженств'є съ посл'єдованіемъ ему.

### 19. О молитвъ.

Что молитва есть средство для пріобрѣтенія спасительной надежды и для полученія желаемаго, объ этомъ такъ говорить І. Христосъ Апостоламъ въ прощальной бесѣдѣ: Еже аще что просите отъ Отца во имя Мое, то сотворю, да прославится Отецъ въ Сынъ (Іоан. XIV, 13).

**Молитва есть** возношеніе ума и сердца къ Богу, выражаемое въ благоговѣйныхъ словахъ и другихъ дѣйствіяхъ, иначе: бесѣда съ Богомъ.

Долгъ и потребность молитвы вытекаетъ изъ природы человъка, ищущей общения съ подобными себъ, особенно съ существами близкими и сродными. Входя въ общение съ Богомъ—своимъ Отцомъ и благодътелемъ, человъкъ все болъе постигаетъ Его безмърную благость, святость и другия высочайшия свойства, и всецъло прилъиляясь къ Нему, любя Его, прославленто Его. Страдая отъ бъдствий и нуждаясь въ помощи свыше, человъкъ проситъ Бога, а по получени просимаго, благодаритъ Его. Отсюда—три рода молитвословий, часто соединяющихся между собою: славословие, прошение и благодарсние.

Молиться можно и безъ словъ: умомъ и сердцемъ. Такъ молился Моисей предъ переходомъ черезъ Чермное море, когда наружно успоканвалъ евреевъ, смятенныхъ погонею фараона, а въ душъ кръпко просилъ Бога о помощи (Исх. XIV, 15). Такъ молятся праведники и всъ христолюбцы, иногда не находя словъ для выраженія сильнъйшихъ чувствъ любви и благодаренія къ Богу. Такая молитва называется внутреннею, духовною, умною (въ умъ) и сердечною. О пей заповъдуетъ Апостолъ, когда говоритъ: Непрестанно молитеся (1 Сол. V, 17), т. е. всегда устремляйте свой умъ и сердце къ Богу.

Иногда люди молятся лишь наружно, произпося слова молитвы, совершая крестное знаменіе и поклоны, но безъ вниманія и усердія. Такая молитва, столь свойственная большинству дѣтей и нерадивымъ христіанамъ, не только не снискиваетъ благодати, но прогнѣвляетъ Бога: Приблимсаются Мню людіе сіш

Журналъ "ВЪРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первые двадцать лътъ въ журналъ помъщены были, между прочимъ слъдующія статьи:

Произведенія Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, какъ-то: "Живое Слово", "О причинахъ отчужденія отъ Церкви нашего образованнаго общества", "О религіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ", кромъ того, пастырскія воззванія и увъщанія православнымъ христіанамъ Харьковской епархіи, слова и ръчи на разные случаи и проч. Произведенія Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіспископа Харьковскаго, какъ-то: бестды, слова и ръчи на разные случаи и проч. Произведенія другихъ писателей, какъ-то: "Петербургскій періодъ проповъднической двятельности Филарета, митроп. Московскаго", "Московскій періодъ проповъднической двятельности его же". Проф. И. Корсунскаго.— "Религіовно-правственное развитіе Императора Александра І-го и идся свя-щеннаго союза". Проф. В. Надлера.—"Архіспископъ Иннокентій Борисовъ" Віографическій очеркъ Свящ. Т. Бутксвича.— Протестантская мысль о сво-бодномъ и независимомъ пониманіи Слова Божія". Т. Стоянова (К. Исто-мина).—Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскаго языка на русскій, въ числъ коихъ помъщено "Изложеніе ученія канолической православной Церкви, съ указаніемъ разностей, которыя усматриваются въ другихъ церквахъ христіанскихъ".—"Графъ Левъ Николаевичъ Толстой". Критическій разборъ Проф. М. Остроумова,—"Образованные свреи въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству". Т. Стоянова (К. Истомина).—"Западная средневъковая мистика и отношеніе ся къ католичеству". Историческое изслъдованіе А. Бертеловскаго. ... "Имъють-ли каноническія или общеправовыя основанія притяванія мірянъ на управленіе церковными имуществами"?-В. Ковалевскаго.-"Основныя задачи нашей народной школы". К. Истомина.— "Принципы государственного и церковного права". Проф. М. Остроумова.— "Современная апологія талмуда и талмудистовъ". Т. Стоянова (К. Истомина). — "Теософическое общество и современная теософія". Н. Глубоковскаго. — "Очеркъ православнаго церковнаго права". Проф. М. Остроумова.— "Художественный натурализмъ въ области библейскихъ по-въствованій". Т. Стоянова (К. Истомина).— Нагорная пропов'ядь". Свящ. Т. Буткевича.— О славянскомъ Богослуженій на Западъ". К. Истомина.— Т. Буткевича.—"О спавинскомъ Богослуженій на Западъ". К. Истомина.—"О православной и протестантской проповъднической импревизацій". К. Истомина.—"Ультрамонтантское движеніе въ XIX стольтій до Ватиканскаго собора (1869—70 г.г.) включительно". Свящ. І. Арсеньева.—"Историческій очеркъ единовърія". П. Смирнова.—"Вло, его супноств и происхожденіе" Проф.—прот. Т. И. Буткевича.—"Обращеніе Савла и "Евангеліе" св. Апостана Павла. Проф. Н. Глубововскаго.—"Основное или Апологетическое Богословіе". Проф.—прот. Т. И. Буткевича.—Огатьи объ витихристь Проф. А. И. Въляева.—"Книга Руеь". Преосращеннаго Инпонецтія, (брирнаго дисарука: Грузіи).—"Репитія, ся супность и превехомжденіе". Проф.—прот. Т. И. Буту, кевича.—"Естественное" Вогосовнаніе". Проф. С. Глаголева.—"Очарть картія, карті начала объективнаго бытія". Проф. Т. Струва.—"Крати віочерка ссповных начала объективнаго бытія". Проф. Т. Струва.—"Крати віочерка ссповных начала философіи". Проф. П. И. Ланицкаго.—"Законь причинности" Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ современной философіи". Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ современной философіи". Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ современной философіи". Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ исторіи философия. Н. Страхова.—Этика и религія въ среді нашей интеллительци и узащеном молодежи". Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ исторіи философия. Н. Страхова.—Этика и религія въ среді нашей интеллительци и узащеном молодежи". Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ исторіи философия. Н. Страхова.—Этика и религія въ среді нашей интеллительци и узащеном проф. Мечнивова. Д-ра М. Глубоковскаго. Проф. Мечнавова. Д-ра М. Глубоковскаго.

А также въ журналъ помъщаемы были переводы фелософскихъ произведеній Сенеки, Лейбница, Канта, Каро, Жане, Фулье и мастичь пру-

рихъ философовъ.

# ОТЪ РЕДАКЦІИ

# СВЪДЪНІЯ ДЛЯ Г.г. СОТРУДНИКОВЪ и ПОДПИСЧИКОВЪ.

Адресы лицъ, доставляющихъ въ редакцію «Въра и Разумъ» свод сочинснія, должны быть точно обозначаємы, а равно и тѣ условія, на ко- з прыхъ право печатанія получаємыхъ редакцією литературныхъ произведеній можеть быть ей уступлено.

Обратная отсылка руконисей по почтъ пропзводится лишь по предварительной уплатъ редакціи издержекть деньгами или марками.

Значительныя изм'яненія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на неполучение какой-либо кишжки журнала препровождается въ редакцию съ обозначениемъ напечатаннаго на адресъ нумера и съ приложениемъ удостовърения мъстной почтовой нонторы о томъ, что книжка журнала дъйствительно не была получена конторою. Жалобу на неполучение какой-либо книжки журнала просимъ заявлять редакци не позже, какъ по истечени мъсяца со времени выхода книжки въ свъть.

0 перемънъ адреса редакція извъщается своєвременно, при чемъ слъдуеть обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресъ, нумеръ; за перемъну и адреса уплачивается 30 коп.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреснонденцію редакція просить высылать по слѣдующему адресу: въ г. Харьновъ, въ зданіє харьновской Духовной Семинаріи, въ реданцію журнала "Вѣра Разумъ".

Контора редакціи открыта ежедпевно от 8-ми до 3-хъ часовъ пополудни; въ это-же время возможны и личныя объясненія по дължава редакціи.

Редакція считаєть исобходимымь предупредить г.г. своихь подписчиковь, чтобы они до конца каждой четверти года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаніи каждой четверти, з сь отсылкою послыдней книжки, имь будуть высланы для каждой масти журнала особые заглавные листы, сь точнымь обозначеніемь статей и страниць.

Объявленія принимаются за строку или місто строки за одинъ разъ 30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 коп.